
 
Vol. 4, No. 3, Bulan Desember   Tahun 2025 
P-ISSN. 2985-8526 ; E-ISSN: 2985-8178 
                                  

  
 .  
 

Journal homepage: https://journal.nabest.id/index.php/jcd/index 
10 

 

ISLAM BERKEMAJUAN DAN MASA DEPAN FILANTROPI ISLAM: 
REKONSTRUKSI TEORETIK UNTUK PEMBERDAYAAN DAN 

KEMANDIRIAN UMAT 

 

Muhamad Rudi Wijaya1 
1 Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, Indonesia 

 

Email : 1 muhad.wijaya@uin-suka.ac.id 
 

Article Info  ABSTRAK  

Genesis Artikel: 
Diterima, 02 November 2025 
Direvisi, 20 November 2025 
Disetujui, 22 November  2025 

 Filantropi Islam yang mencakup zakat, infak, sedekah, dan wakaf memiliki potensi 
strategis dalam mendorong kesejahteraan sosial dan pembangunan ekonomi umat. Di 
Indonesia, filantropi Islam telah berkembang secara kelembagaan, regulatif, dan digital, 
serta berkontribusi dalam pengentasan kemiskinan dan penguatan ketahanan sosial. 
Namun demikian, praktik filantropi Islam masih didominasi oleh pendekatan karitatif 
yang berorientasi pada pemenuhan kebutuhan jangka pendek, sehingga belum 
sepenuhnya mampu mendorong pemberdayaan dan kemandirian umat secara 
berkelanjutan. Kondisi ini menuntut adanya pergeseran paradigma filantropi Islam 
menuju pendekatan yang lebih transformatif dan berorientasi pada perubahan 
struktural. Islam Berkemajuan sebagai paradigma pemikiran Islam progresif 
menawarkan kerangka teoretik yang relevan untuk membaca ulang arah dan orientasi 
filantropi Islam. Paradigma ini menekankan integrasi antara iman dan rasionalitas, 
keadilan sosial, kemanusiaan, serta orientasi kemajuan sebagai satu kesatuan nilai. 
Dengan pendekatan studi pustaka kritis, artikel ini bertujuan merekonstruksi filantropi 
Islam melalui perspektif Islam Berkemajuan agar berorientasi pada pemberdayaan dan 
kemandirian umat. 
Hasil kajian menunjukkan bahwa Islam Berkemajuan memberikan landasan teologis, 
etis, dan epistemologis bagi pengembangan filantropi Islam yang tidak berhenti pada 
praktik karitas, tetapi bergerak menuju penguatan kapasitas individu dan komunitas, 
pengembangan ekonomi produktif, pemanfaatan teknologi digital, serta integrasi agenda 
keberlanjutan sosial dan lingkungan. Rekonstruksi ini menegaskan bahwa filantropi 
Islam dapat diposisikan sebagai instrumen perubahan sosial yang progresif, adaptif, dan 
berkelanjutan dalam menghadapi dinamika masyarakat modern di Indonesia 

Kata Kunci: 
Islam Berkemajuan; filantropi 
Islam; pemberdayaan umat; 
kemandirian; keadilan sosial 

 ABSTRACT 

Keywords: 
Islam Berkemajuan; Islamic 
philanthropy; community 
empowerment; self-reliance; social 
justice. 

Islamic philanthropy, encompassing zakat, infaq, sadaqah, and waqf, holds significant potential in 
promoting social welfare and economic development within Muslim societies. In Indonesia, Islamic 
philanthropy has experienced substantial institutional, regulatory, and digital growth, 
contributing to poverty alleviation and social resilience. Nevertheless, its practices remain largely 
dominated by charitable approaches focused on short-term relief, which have yet to effectively foster 
sustainable empowerment and self-reliance among beneficiaries. This condition highlights the need 
for a paradigm shift toward a more transformative and structurally oriented model of Islamic 
philanthropy. Islam Berkemajuan (Progressive Islam) emerges as a relevant theoretical framework 
for reorienting Islamic philanthropy. This paradigm emphasizes the integration of faith and 
rationality, social justice, humanitarian values, and a forward-looking vision of progress. 
Employing a critical literature review approach, this article aims to reconstruct Islamic 
philanthropy through the lens of Islam Berkemajuan to formulate a model that prioritizes 
empowerment and community self-reliance. 
The findings indicate that Islam Berkemajuan provides strong theological, ethical, and 
epistemological foundations for transforming Islamic philanthropy from charity-based practices 
into empowerment-oriented initiatives. This transformation includes strengthening individual 
and community capacities, promoting productive economic programs, utilizing digital 

https://journal.nabest.id/index.php/jcd/index
mailto:muhad.wijaya@uin-suka.ac.id


 
 
Journal of Community Development (JCD)    11 

ISLAM BERKEMAJUAN DAN MASA DEPAN FILANTROPI ISLAM: REKONSTRUKSI TEORETIK UNTUK 

PEMBERDAYAAN DAN KEMANDIRIAN UMAT 

(Muhamad Rudi Wijaya) 

technologies, and integrating social and environmental sustainability agendas. Consequently, 
Islamic philanthropy can be positioned not merely as an instrument of short-term social assistance, 
but as a progressive, adaptive, and sustainable force for social transformation capable of responding 
to the challenges of modern Indonesian society. 

 This is an open access article under the CC BY-SAlicense. 

 

Penulis Korespondensi: 
Muhamad Rudi Wijaya  
Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, Indonesia 

Email: muhamad.wijaya@uin-suka.ac.id   

 

A. Pendahuluan 

Filantropi Islam yang meliputi zakat, infak, sedekah, dan wakaf merupakan instrumen 
keagamaan yang memiliki potensi strategis dalam mendorong kesejahteraan sosial dan 
pembangunan ekonomi umat. Dalam konteks Indonesia, filantropi Islam tidak hanya berfungsi 
sebagai ekspresi kesalehan individual, tetapi juga telah berkembang menjadi sistem sosial-
ekonomi yang berperan dalam pengentasan kemiskinan, redistribusi kekayaan, serta penguatan 
ketahanan sosial masyarakat (Iskandar et al., 2021; Gündoğdu, 2019; Razak, 2020). Perkembangan 
ini didukung oleh meningkatnya kesadaran beragama masyarakat Muslim, penguatan kerangka 
regulasi negara melalui Undang-Undang Pengelolaan Zakat dan Wakaf, serta profesionalisasi 
lembaga filantropi Islam yang semakin akuntabel dan adaptif terhadap dinamika sosial (Latief, 
2017; Iskandar et al., 2021). Selain itu, pemanfaatan teknologi digital dan platform daring telah 
memperluas jangkauan serta efektivitas penghimpunan dan pendistribusian dana filantropi 
Islam, terutama melalui digital zakat, wakaf tunai, dan crowdfunding, yang memungkinkan 
partisipasi publik lebih luas dan inklusif (Piliyanti et al., 2022; Chaerunnisa & Kasri, 2019; 
Anoraga, 2024). Seiring dengan itu, filantropi Islam juga mulai diarahkan untuk mendukung 
agenda pembangunan berkelanjutan, termasuk penguatan ekonomi umat dan inisiatif sosial-
lingkungan, sehingga menegaskan perannya sebagai instrumen penting dalam pembangunan 
sosial-ekonomi masyarakat Muslim Indonesia (Johar et al., 2025; Baba et al., 2025; Musari, 2023; 
Humaidi et al., 2024 

Salah satu persoalan mendasar dalam praktik filantropi Islam adalah dominannya 
pendekatan karitatif yang berorientasi pada pemenuhan kebutuhan jangka pendek. Pendekatan 
ini, meskipun memiliki peran penting dalam situasi darurat dan krisis kemanusiaan, sering kali 
belum mampu mendorong perubahan sosial dan ekonomi yang berkelanjutan. Pola distribusi 
zakat, infak, sedekah, dan wakaf yang lebih menitikberatkan pada bantuan konsumtif 
menunjukkan bahwa filantropi Islam masih cenderung berfokus pada penanganan gejala 
kemiskinan, bukan pada transformasi struktur sosial yang melanggengkan ketergantungan 
(Shulthoni & Saad, 2018; Iskandar et al., 2021). Dominasi pendekatan jangka pendek ini 
berimplikasi pada lemahnya kontribusi filantropi Islam terhadap pemberdayaan ekonomi dan 
pencapaian tujuan pembangunan berkelanjutan, termasuk pengurangan kemiskinan dan 
ketimpangan sosial (Iskandar et al., 2021; Abdullah et al., 2024; Haron, 2024). Fenomena ini juga 
terlihat dalam praktik crowdfunding filantropi Islam yang, meskipun meningkatkan inklusivitas 
dan transparansi, kerap terjebak pada program-program karitatif berbasis isu viral yang kurang 
berdampak struktural dalam jangka panjang (Anoraga, 2024). Kondisi tersebut mendorong 
munculnya kesadaran akan pentingnya pergeseran paradigma filantropi Islam menuju model 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:muhamad.wijaya@uin-suka.ac.id


 

 

12         P-ISSN. 2985-8526  

   E-ISSN: 2985-8178 
 

Journal of Community Development (JCD)  
Vol. 4, No.3, Bulan Desember    2025 

yang lebih berkelanjutan, seperti penguatan wakaf produktif, kewirausahaan sosial Islam, serta 
integrasi prinsip maqāṣid al-sharī‘ah dengan agenda pembangunan berkelanjutan dan green 
philanthropy, yang dinilai lebih mampu menciptakan pemberdayaan dan kemandirian 
masyarakat secara berkelanjutan (Smolo, 2019; Hasnat et al., 2025; Humaidi et al., 2024; Wahab 
et al., 2025). 

Islam Berkemajuan, sebagai paradigma pemikiran Islam progresif, menekankan integrasi 
antara iman dan rasionalitas, keadilan sosial, kemanusiaan, serta orientasi kemajuan sebagai satu 
kesatuan nilai yang tidak terpisahkan. Paradigma ini memandang ajaran Islam tidak semata-
mata sebagai sistem ritual dan norma individual, melainkan sebagai kekuatan transformatif yang 
mampu mendorong perubahan sosial dan membangun peradaban yang adil serta berkelanjutan 
(Duderija, 2008; Manshur, 2021). Dalam kerangka Islam Berkemajuan, teks-teks keislaman 
dipahami secara kontekstual dan kritis agar tetap relevan dengan tantangan zaman, termasuk 
persoalan ketimpangan sosial, kemiskinan struktural, dan krisis kemanusiaan (Saada & Gross, 
2017; Suyatno et al., 2022). Prinsip keadilan sosial dan kemanusiaan menjadi fondasi utama 
paradigma ini, yang tercermin dalam komitmen terhadap pemenuhan hak asasi manusia, 
kesetaraan gender, perlindungan kelompok rentan, serta peneguhan martabat manusia sebagai 
tujuan etis ajaran Islam (Alak, 2015; Duderija, 2024). Selain itu, Islam Berkemajuan juga 
mendorong pembaruan teologis dan kultural yang bersifat dinamis, membebaskan, dan 
berorientasi pada solidaritas sosial, sehingga ajaran Islam tidak terjebak dalam formalisme 
keagamaan, tetapi hadir sebagai etos moral yang aktif merespons problem sosial kontemporer 
(Manshur, 2021; Stepanyants, 2025). Karakter transnasional dan adaptif Islam Berkemajuan 
semakin menegaskan relevansinya sebagai paradigma pemikiran yang mampu menjembatani 
nilai-nilai keislaman dengan realitas modernitas, demokrasi, dan pluralitas sosial (Duderija & 
Zonneveld, 2021). 

Bertolak dari kenyataan bahwa praktik filantropi Islam masih didominasi pendekatan 
karitatif dan belum sepenuhnya berorientasi pada pemberdayaan serta kemandirian umat, 
sementara di sisi lain Islam Berkemajuan menawarkan paradigma pemikiran Islam progresif 
yang menekankan integrasi iman, rasionalitas, keadilan sosial, dan kemanusiaan, maka 
diperlukan upaya konseptual yang mampu menjembatani keduanya secara sistematis. Hingga 
saat ini, nilai-nilai Islam Berkemajuan belum banyak dielaborasi sebagai fondasi teoretik dalam 
membaca arah dan orientasi filantropi Islam, sehingga praktik filantropi kerap berjalan secara 
pragmatis tanpa pijakan ideologis yang kuat untuk mendorong perubahan sosial jangka panjang. 
Oleh karena itu, penelitian ini diarahkan untuk merekonstruksi filantropi Islam melalui 
pendekatan studi pustaka kritis dengan menempatkan Islam Berkemajuan sebagai kerangka 
analitis utama, guna merumuskan paradigma filantropi Islam yang berorientasi pada 
pemberdayaan dan kemandirian umat serta memosisikannya sebagai instrumen perubahan 
sosial yang progresif, adaptif, dan berkelanjutan dalam menghadapi dinamika masyarakat 
modern. 
 
B. Metode Pelaksanaan 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian pustaka (library 
research), karena bertujuan merekonstruksi filantropi Islam secara konseptual dan teoretik 
melalui penelaahan kritis terhadap gagasan Islam Berkemajuan dan diskursus filantropi Islam 
kontemporer. Penelitian kualitatif pustaka dipilih karena memungkinkan peneliti memahami 
makna, konstruksi ide, serta perkembangan pemikiran secara mendalam melalui teks dan 



 
 
Journal of Community Development (JCD)    13 

ISLAM BERKEMAJUAN DAN MASA DEPAN FILANTROPI ISLAM: REKONSTRUKSI TEORETIK UNTUK 

PEMBERDAYAAN DAN KEMANDIRIAN UMAT 

(Muhamad Rudi Wijaya) 

wacana ilmiah, bukan melalui pengukuran statistik (Creswell, 2015; Nasution, 2023). Pendekatan 
ini relevan untuk mengkaji transformasi paradigma filantropi Islam dari pola karitatif menuju 
pemberdayaan dan kemandirian umat, yang menuntut analisis reflektif, interpretatif, dan 
kontekstual terhadap sumber-sumber tertulis. 

Pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi dan penelusuran literatur ilmiah 
yang relevan dengan topik penelitian. Sumber data meliputi buku-buku akademik, artikel jurnal 
nasional dan internasional bereputasi, laporan penelitian, serta dokumen konseptual yang 
membahas filantropi Islam, pemberdayaan umat, Islam Berkemajuan, dan isu-isu sosial 
keislaman kontemporer. Teknik pengumpulan data ini sejalan dengan karakter penelitian 
kualitatif pustaka yang menempatkan dokumen sebagai sumber utama data penelitian 
(Sugiyono, 2013; Murdiyanto, 2020). Literatur dipilih secara purposif berdasarkan relevansi 
teoretik, kedalaman analisis, dan kontribusinya terhadap pengembangan kerangka konseptual 
filantropi Islam transformatif. 

Analisis data dilakukan dengan analisis kualitatif-tematik melalui tahapan 
pengorganisasian data, reduksi data, pengelompokan konsep, serta penarikan makna dan 
sintesis teoretik. Proses analisis mengikuti model interaktif yang menekankan hubungan 
berkelanjutan antara pembacaan data, penafsiran, dan pengembangan argumentasi konseptual 
(Abdussamad, 2021). Data dianalisis secara induktif untuk mengidentifikasi tema-tema utama, 
seperti karitas dan pemberdayaan, keadilan sosial, serta peran Islam Berkemajuan dalam 
rekonstruksi filantropi Islam. Keabsahan analisis dijaga melalui konsistensi argumentasi, 
ketepatan rujukan, dan dialog kritis antar-literatur, sehingga hasil kajian dapat 
dipertanggungjawabkan secara akademik dan memberikan kontribusi teoretik bagi 
pengembangan filantropi Islam berorientasi pemberdayaan dan kemandirian umat (Naamy, 
2019; Nasution, 2023). 
 
C. Hasil Dan Pembahasan  

1. Filantropi Islam antara Karitas dan Tantangan Pemberdayaan Umat 

Filantropi Islam secara historis dan normatif memiliki peran penting dalam menyediakan 
bantuan karitatif bagi kelompok masyarakat yang rentan. Melalui instrumen zakat, sedekah, dan 
infak, filantropi Islam berfungsi sebagai mekanisme jaring pengaman sosial (social safety net) 
yang menjawab kebutuhan dasar umat, seperti pangan, kesehatan, dan perlindungan sosial. 
Studi Latief (2010) menunjukkan bagaimana klinik-klinik amal Islam di Indonesia hadir sebagai 
respons atas keterbatasan akses layanan kesehatan bagi masyarakat miskin, sementara kajian 
Diouf (2022) menegaskan bahwa praktik karitas telah lama menjadi bagian dari solidaritas 
keagamaan umat Islam lintas ruang dan waktu. Dalam perspektif normatif, etika kedermawanan 
Islam juga menekankan tanggung jawab sosial yang melampaui sekat identitas, sebagaimana 
dicontohkan dalam praktik kenabian yang mendorong kepedulian terhadap sesama manusia 
(Harpci, 2020). 

Namun demikian, dominasi pendekatan karitatif dalam praktik filantropi Islam 
menyisakan tantangan serius ketika dihadapkan pada persoalan struktural kemiskinan dan 
ketimpangan sosial. Bantuan yang bersifat jangka pendek sering kali belum mampu mendorong 
perubahan kondisi sosial-ekonomi mustahik secara berkelanjutan. Sejumlah studi di Indonesia 
menunjukkan adanya pergeseran orientasi filantropi Islam menuju pendekatan pemberdayaan, 
misalnya melalui program zakat produktif yang mengintegrasikan bantuan ekonomi, 
pendidikan, dan kesehatan (Lessy et al., 2020). Model kewirausahaan sosial berbasis wakaf 



 

 

14         P-ISSN. 2985-8526  

   E-ISSN: 2985-8178 
 

Journal of Community Development (JCD)  
Vol. 4, No.3, Bulan Desember    2025 

(waqf–Islamic Social Entrepreneurship) juga dipandang memiliki potensi strategis dalam 
mengubah filantropi Islam dari sekadar distribusi dana menjadi instrumen pembangunan 
ekonomi umat yang berkelanjutan (Smolo, 2019). 

Meski demikian, transformasi filantropi Islam ke arah pemberdayaan umat masih 
menghadapi berbagai kendala, baik dari sisi kelembagaan, regulasi, maupun orientasi praksis. 
Lemahnya tata kelola organisasi filantropi, keterbatasan kolaborasi dengan institusi publik, serta 
politisasi filantropi dalam konteks tertentu kerap menghambat pencapaian tujuan kemaslahatan 
(Azid et al., 2019; Rochmatullah, 2025). Selain itu, rendahnya literasi publik mengenai potensi 
wakaf dan filantropi berkelanjutan juga membatasi optimalisasi peran filantropi Islam dalam 
pembangunan sosial (Hasbullah et al., 2025). Kondisi ini menunjukkan bahwa filantropi Islam 
memerlukan landasan teoretik dan paradigma baru yang mampu menjembatani fungsi karitas 
dengan agenda pemberdayaan dan kemandirian umat secara sistematis dan berorientasi jangka 
panjang. 
 

2. Islam Berkemajuan sebagai Paradigma Teoretik Filantropi Islam Transformatif 

Islam Berkemajuan merupakan paradigma pemikiran Islam progresif yang berkembang 
kuat dalam diskursus keislaman Indonesia, khususnya melalui gerakan Muhammadiyah sejak 
awal abad ke-20. Paradigma ini lahir sebagai respons atas kondisi ketertinggalan umat Islam 
akibat kolonialisme, kemiskinan struktural, dan lemahnya akses terhadap pendidikan serta 
layanan sosial. Pemikiran Ahmad Dahlan, terutama melalui penafsiran surah al-‘Ashr dan al-
Ma’un, menegaskan bahwa keimanan harus diwujudkan dalam kerja-kerja sosial yang rasional, 
terorganisir, dan berorientasi pada kemajuan umat. Dalam konteks ini, Islam Berkemajuan 
memandang agama bukan sekadar sistem ritual, melainkan etos peradaban yang mendorong 
transformasi sosial dan pembebasan manusia dari ketidakadilan (Arifin et al., 2022). 

Sebagai paradigma teoretik, Islam Berkemajuan memiliki kesesuaian epistemologis 
dengan gagasan Islam Transformatif yang dikembangkan Moeslim Abdurrahman. Islam 
Transformatif menekankan keberpihakan Islam pada kelompok mustadh‘afin dengan membaca 
realitas sosial secara kritis, termasuk ketimpangan kelas, eksploitasi ekonomi, dan dominasi 
kekuasaan. Melalui reinterpretasi wacana keadilan sosial—bahkan dengan dialog kritis terhadap 
pemikiran Marxis—Islam Transformatif mendorong peran agama sebagai kekuatan 
emansipatoris. Dalam kerangka ini, filantropi Islam tidak lagi dipahami sebagai aktivitas amal 
individual, melainkan sebagai instrumen perubahan sosial yang menantang struktur 
ketidakadilan dan mendorong redistribusi sumber daya secara bermakna (Akmaliah, 2024). 

Paradigma Islam Berkemajuan juga membuka ruang bagi transformasi filantropi Islam 
melalui integrasi dengan perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi. Pemanfaatan 
teknologi digital dan kecerdasan buatan (AI) dalam pengelolaan zakat dan wakaf, misalnya, 
menunjukkan bagaimana nilai-nilai etis Islam dapat diartikulasikan dalam sistem modern untuk 
meningkatkan efisiensi, akurasi, dan dampak sosial filantropi. Pendekatan ini menegaskan 
bahwa kemajuan teknologi tidak bertentangan dengan ajaran Islam, melainkan dapat menjadi 
sarana untuk memperluas jangkauan pelayanan sosial, khususnya bagi komunitas rentan yang 
selama ini terpinggirkan (Elamin, 2025). 

Lebih jauh, Islam Berkemajuan juga memberikan legitimasi teologis bagi berkembangnya 
filantropi Islam yang berorientasi pada keberlanjutan lingkungan. Dalam perspektif ini, 
kepedulian terhadap alam dipahami sebagai bagian integral dari tanggung jawab keagamaan 
dan kemanusiaan. Fenomena green philanthropy yang berkembang di Indonesia menunjukkan 



 
 
Journal of Community Development (JCD)    15 

ISLAM BERKEMAJUAN DAN MASA DEPAN FILANTROPI ISLAM: REKONSTRUKSI TEORETIK UNTUK 

PEMBERDAYAAN DAN KEMANDIRIAN UMAT 

(Muhamad Rudi Wijaya) 

bagaimana institusi filantropi Islam mulai terlibat aktif dalam isu-isu lingkungan, seperti 
konservasi alam, advokasi kebijakan ekologis, dan penguatan demokrasi lingkungan. Praktik ini 
menandai perluasan horizon filantropi Islam dari isu kemiskinan semata menuju agenda 
keberlanjutan dan keadilan ekologis (Humaidi et al., 2024). 

Dari sisi teoretik-politik, Islam Berkemajuan menekankan pentingnya relasi yang etis 
antara kekayaan, kekuasaan, dan kesejahteraan sosial. Filantropi Islam diposisikan sebagai 
mekanisme pengelolaan harta yang tidak hanya sah secara normatif, tetapi juga bertanggung 
jawab secara sosial. Integrasi antara filantropi, kebijakan publik, dan pembangunan manusia 
berkelanjutan menjadi kunci untuk mencegah akumulasi kekayaan yang eksploitatif dan 
memastikan bahwa sumber daya ekonomi berkontribusi pada kemaslahatan bersama (Anjum, 
2022). 

Akhirnya, implementasi Islam Berkemajuan dalam filantropi Islam menuntut penguatan 
dimensi kelembagaan, pendidikan, dan tata kelola profesional. Pengembangan model filantropi 
berbasis maqashid al-shari‘ah, pendidikan filantropi di era Revolusi Industri 4.0, serta 
manajemen yang transparan dan partisipatif menjadi prasyarat penting bagi keberlanjutan 
filantropi Islam. Dengan demikian, Islam Berkemajuan tidak hanya berfungsi sebagai wacana 
normatif, tetapi sebagai paradigma teoretik yang mampu mengarahkan filantropi Islam menuju 
pemberdayaan, kemandirian umat, dan transformasi sosial jangka panjang (Mahamood & 
Khalid, 2020; Zaenurrosyid et al., 2024). 
 

3. Rekonstruksi Teoretik Filantropi Islam Berbasis Pemberdayaan dan Kemandirian 

Rekonstruksi teoretik filantropi Islam berangkat dari pemahaman bahwa filantropi dalam 
Islam memiliki landasan normatif yang kuat dalam Al-Qur’an dan Hadis, khususnya terkait 
prinsip distribusi harta, pencapaian kemaslahatan, dan solidaritas sosial. Filantropi Islam tidak 
dimaksudkan sekadar sebagai mekanisme karitas, tetapi sebagai instrumen etis untuk 
membangun kesejahteraan kolektif dan memperkuat struktur sosial umat. Prinsip-prinsip 
tersebut menegaskan bahwa praktik zakat, infak, sedekah, dan wakaf harus diarahkan pada 
transformasi sosial yang berkelanjutan, sehingga filantropi menjadi bagian dari tanggung jawab 
keagamaan yang mendorong kemandirian dan keadilan sosial (Afraz et al., 2023). 

Dalam kerangka pemberdayaan, filantropi Islam menekankan penguatan kapasitas 
individu dan komunitas agar mampu mengelola kehidupannya secara mandiri. Pemberdayaan 
dipahami sebagai proses internalisasi nilai, peningkatan kepercayaan diri, dan penguatan agensi 
sosial, bukan semata-mata bantuan material. Studi menunjukkan bahwa pendekatan 
pemberdayaan dalam filantropi Islam berkontribusi signifikan terhadap peningkatan motivasi, 
pola pikir positif, dan keberdayaan ekonomi, khususnya di kalangan pelaku usaha mikro 
Muslim. Selain itu, instrumen keuangan sosial Islam terbukti efektif dalam mendorong 
pemberdayaan perempuan melalui pemenuhan kebutuhan dasar, penguatan literasi keuangan, 
dan perancangan program berbasis kebutuhan nyata masyarakat (Abdullah et al., 2023; 
Widiastuti et al., 2025). 

Rekonstruksi teoretik filantropi Islam juga menuntut adopsi pendekatan inovatif yang 
mengintegrasikan filantropi dengan kewirausahaan sosial dan teknologi. Transformasi ini 
tercermin dalam praktik lembaga filantropi modern seperti Lazismu yang menggeser orientasi 
filantropi dari charity-based menuju empowerment-based melalui program pendidikan, 
pertanian, kewirausahaan pemuda, dan pengembangan komunitas. Integrasi teknologi dalam 
pengelolaan filantropi, termasuk pendekatan techno-sociopreneurship berbasis masjid, semakin 
memperkuat efektivitas dan keberlanjutan program pemberdayaan ekonomi umat, sekaligus 



 

 

16         P-ISSN. 2985-8526  

   E-ISSN: 2985-8178 
 

Journal of Community Development (JCD)  
Vol. 4, No.3, Bulan Desember    2025 

meningkatkan akuntabilitas dan partisipasi masyarakat (Baidhawy, 2015; Analiansyah et al., 
2024). 

Namun demikian, upaya rekonstruksi filantropi Islam berbasis pemberdayaan dan 
kemandirian masih menghadapi berbagai tantangan kelembagaan, terutama terkait tata kelola, 
kualitas sumber daya manusia, dan transparansi pengelolaan. Permasalahan seperti lemahnya 
struktur organisasi, minimnya standar profesional, serta keterbatasan akuntabilitas digital 
berpotensi menghambat optimalisasi peran filantropi Islam. Oleh karena itu, penguatan tata 
kelola yang profesional, digitalisasi akuntabilitas, serta integrasi agenda keberlanjutan 
lingkungan melalui green philanthropy menjadi bagian integral dari rekonstruksi teoretik 
filantropi Islam agar mampu menjawab tantangan sosial, ekonomi, dan ekologis masyarakat 
modern (Azmi et al., 2023; Izzati et al., 2024; Humaidi et al., 2024). 
 

4. Implikasi Paradigma Islam Berkemajuan bagi Masa Depan Filantropi Islam di Indonesia 

Paradigma Islam Berkemajuan membawa implikasi mendasar bagi arah dan orientasi 
filantropi Islam di Indonesia, khususnya dalam merespons dinamika modernitas, keindonesiaan, 
dan tantangan sosial kontemporer. Islam Berkemajuan menegaskan bahwa nilai-nilai keislaman 
harus diintegrasikan secara harmonis dengan rasionalitas, kemajuan ilmu pengetahuan, dan 
konteks kebangsaan. Dalam kerangka ini, filantropi Islam tidak lagi diposisikan semata sebagai 
ekspresi kesalehan individual, tetapi sebagai instrumen sosial yang berperan strategis dalam 
membangun keadilan, kesejahteraan, dan kemajuan umat secara kolektif (Arifin et al., 2022). 

Salah satu implikasi penting dari paradigma Islam Berkemajuan adalah penguatan prinsip 
inklusivitas dan kolaborasi lintas komunitas dalam praktik filantropi Islam. Perkembangan 
filantropi digital dan crowdfunding telah membuka ruang partisipasi yang lebih luas, tidak 
hanya bagi komunitas Muslim, tetapi juga bagi aktor lintas agama dan masyarakat sipil secara 
umum. Kolaborasi semacam ini mencerminkan wajah filantropi Islam yang lebih terbuka, 
humanis, dan berorientasi pada keadilan sosial universal, sekaligus memperkuat kohesi sosial di 
tengah masyarakat plural Indonesia (Anoraga, 2024). 

Paradigma Islam Berkemajuan juga mendorong modernisasi filantropi Islam melalui 
pemanfaatan teknologi digital sebagai sarana peningkatan efektivitas, efisiensi, dan jangkauan 
program sosial. Pengalaman selama pandemi COVID-19 menunjukkan bahwa integrasi 
teknologi menjadi faktor kunci dalam menjaga keberlanjutan layanan filantropi, mulai dari 
penggalangan dana hingga distribusi bantuan. Lebih jauh, modernisasi ini memperkuat 
pergeseran orientasi filantropi Islam dari bantuan karitatif jangka pendek menuju pendekatan 
pembangunan sosial dan pengentasan kemiskinan yang lebih terstruktur dan berkelanjutan 
(Piliyanti et al., 2022; Fauzia, 2017; Iskandar et al., 2021). 

Namun demikian, transformasi filantropi Islam di bawah paradigma Islam Berkemajuan 
juga menuntut penguatan aspek tata kelola dan akuntabilitas kelembagaan. Meningkatnya 
praktik filantropi berbasis digital membawa tantangan baru terkait transparansi, etika 
pengelolaan, dan potensi penyimpangan tujuan sosial. Oleh karena itu, nilai-nilai etis Islam 
Berkemajuan perlu diterjemahkan ke dalam sistem tata kelola yang profesional dan berintegritas 
agar filantropi Islam tetap berorientasi pada kemaslahatan publik dan tidak terjebak dalam 
kepentingan pragmatis atau politis (Rochmatullah, 2025; Latief, 2014). 

Selain aspek kelembagaan, implikasi jangka panjang Islam Berkemajuan bagi filantropi 
Islam juga terletak pada penguatan basis pendidikan dan intelektual umat. Pendidikan Islam 
progresif berperan penting dalam membentuk generasi filantropis yang kritis, inklusif, dan 



 
 
Journal of Community Development (JCD)    17 

ISLAM BERKEMAJUAN DAN MASA DEPAN FILANTROPI ISLAM: REKONSTRUKSI TEORETIK UNTUK 

PEMBERDAYAAN DAN KEMANDIRIAN UMAT 

(Muhamad Rudi Wijaya) 

berwawasan kebangsaan. Revitalisasi kajian keislaman di perguruan tinggi Islam turut 
memperkaya diskursus filantropi Islam dengan pendekatan interdisipliner dan kontekstual, 
sehingga filantropi Islam di masa depan tidak hanya responsif terhadap masalah sosial, tetapi 
juga mampu menjadi motor perubahan sosial yang berkeadilan dan berkelanjutan (Suyatno et 
al., 2022; Muthohirin, 2025). 

 
D. Kesimpulan  

Penelitian ini menunjukkan bahwa meskipun filantropi Islam di Indonesia telah 
berkembang secara kelembagaan, digital, dan programatik, praktiknya masih didominasi 
pendekatan karitatif yang belum sepenuhnya mendorong pemberdayaan dan kemandirian umat 
secara berkelanjutan. Dengan menempatkan Islam Berkemajuan sebagai kerangka teoretik, 
kajian ini menegaskan pentingnya rekonstruksi paradigma filantropi Islam yang 
mengintegrasikan iman, rasionalitas, keadilan sosial, kemanusiaan, dan orientasi kemajuan, 
sehingga filantropi Islam tidak hanya berfungsi sebagai instrumen bantuan sosial jangka pendek, 
tetapi sebagai kekuatan transformatif dalam membangun kesejahteraan, memperkuat ekonomi 
umat, serta merespons tantangan sosial, digital, dan lingkungan masyarakat modern 

 
E. Daftar Pustaka 

Abdullah, T., Carr, N., & Lee, C. (2023). Muslim hospitality micro-entrepreneurs’ perspectives on 
empowerment: A research note. Journal of Hospitality and Tourism Management, 55, 
102–108. https://doi.org/10.1016/j.jhtm.2023.03.006   

Abdussamad, Z. (2021). Metode penelitian kualitatif. Makassar, Indonesia: Syakir Media Press. 
Analiansyah, A., Furqani, H., Mulia, R., & Juliansyah, R. (2024). Techno-sociopreneurship in 

practice by strengthening mosque-based Islamic philanthropy management: A case in 
Thailand. In Technopreneurship in Small Businesses for Sustainability (pp. 115–132). 
Springer. 

Anjum, M. I. (2022). Islamic investment-cum-wealth management: Politics, warfare and welfare. 
In Wealth Management and Investment in Islamic Settings: Opportunities and 
Challenges (pp. 1–22). Springer. 

Anoraga, B. (2024). A decade of charitable crowdfunding and its impacts on the social justice 
trajectory of Islamic philanthropy in Indonesia. Advances in Southeast Asian Studies, 
17(1), 1–22. 

Arifin, S., Mughni, S. A., & Nurhakim, M. (2022). The idea of progress: Meaning and implications 
of Islam Berkemajuan in Muhammadiyah. Al-Jami’ah: Journal of Islamic Studies, 60(2), 
405–432. https://doi.org/10.14421/ajis.2022.602.405-432   

Azid, T., Rawashdeh, O. A., & Chaudhry, M. O. (2019). Formation of tangible capital from 
intangible capital and venture philanthropy: An innovation in Islamic finance. In The 
Growth of Islamic Finance and Banking: Innovation, Governance and Risk Mitigation 
(pp. 61–78). Palgrave Macmillan. 

Azmi, N. F., Hasan, H., & Yusoff, M. N. H. (2023). An empirical study of governance challenges: 
Lesson learnt from Australian Islamic charitable institution. Studies in Systems, Decision 
and Control, 473, 203–217. 

Baidhawy, Z. (2015). Lazismu and remaking the Muhammadiyah’s new way of philanthropy. Al-
Jami’ah: Journal of Islamic Studies, 53(2), 387–412. 
https://doi.org/10.14421/ajis.2015.532.387-412   

https://doi.org/10.1016/j.jhtm.2023.03.006
https://doi.org/10.14421/ajis.2022.602.405-432
https://doi.org/10.14421/ajis.2015.532.387-412


 

 

18         P-ISSN. 2985-8526  

   E-ISSN: 2985-8178 
 

Journal of Community Development (JCD)  
Vol. 4, No.3, Bulan Desember    2025 

binti Dziyaul Afraz, F. F., binti Tengku Muda, T. F. M., & binti Ab Aziz, S. (2023). Analysis of the 
concept of Islamic philanthropy in the distribution of property according to the Qur’an 
and Hadith. Quranica, 15(2), 95–112. 

Creswell, J. W. (2015). Penelitian kualitatif dan desain riset: Memilih di antara lima pendekatan 
(Edisi ke-3, Terj.). Yogyakarta, Indonesia: Pustaka Pelajar. 

Daas, Y. (2025). Exploring Islamic charity and development initiatives: A case study of Karama 
Solidarity & the Islamic Cultural Center of Belgium. Forum for Social Economics. 
https://doi.org/10.1080/07360932.2024.XXXXXXX  

Diouf, S. A. (2022). Enslaved philanthropists: Charity, community, and freedom in the Americas. 
Journal of Muslim Philanthropy and Civil Society, 6(1), 45–63. 

Elamin, M. O. I. (2025). AI-enabled Islamic philanthropy: A novel framework for health 
promotion and preventive care in underserved communities. Journal of Cultural 
Analysis and Social Change, 10(1), 1–15. 

Fauzia, A. (2017). Islamic philanthropy in Indonesia: Modernization, Islamization, and social 
justice. Austrian Journal of South-East Asian Studies, 10(2), 223–236. 

Harpci, F. (2020). Who is my neighbor? Contemporary Muslim philanthropic norms in light of 
the prophetic model. Journal of Muslim Philanthropy and Civil Society, 4(1), 1–18. 

Hasbullah, N. A., Mohamad, S. N. A., & Rahman, A. A. (2025). Cultivating generosity: Promoting 
waqf funds for lasting community benefit. In The Routledge Handbook of Islamic 
Economics and Finance (pp. 401–415). Routledge. 

Humaidi, M. W., Hariyanto, & Azizah, M. (2024). Green philanthropy: Islamic activism on 
Indonesia’s environmental democracy. Ijtihad: Jurnal Wacana Hukum Islam dan 
Kemanusiaan, 24(1), 1–22. 

Iskandar, A., Possumah, B. T., Aqbar, K., & Yunta, A. H. D. (2021). Islamic philanthropy and 
poverty reduction in Indonesia: The role of integrated Islamic social and commercial 
finance institutions. Al-Ihkam: Jurnal Hukum dan Pranata Sosial, 16(2), 351–374. 

Izzati, M., Mulyany, R., & Fahlevi, H. (2024). Digitalization of accountability in philanthropy: The 
missing attention on Islamic-based organizations. In Proceedings of the International 
Conference on Sustainable Islamic Business and Finance (SIBF 2024). 

Jahar, A. S. (2015). Marketing Islam through zakat institutions in Indonesia. Studia Islamika, 
22(3), 405–442. 

Latief, H. (2010). Health provision for the poor: Islamic aid and the rise of charitable clinics in 
Indonesia. South East Asia Research, 18(3), 503–553. 

Latief, H. (2014). The politics of benevolence: Political patronage of party-based charitable 
organizations in contemporary Indonesian Islam. Al-Jami’ah: Journal of Islamic Studies, 
52(2), 337–363. 

Lessy, Z., Adamek, M., & Khaja, K. (2020). Philanthropic zakat for the disadvantaged: Recipient 
perspectives from Indonesia. Asian Social Work and Policy Review, 14(1), 47–60. 

Mahamood, S. F., & Khalid, M. M. (2020). Developing a systematic edu-pro model to jet-boost 
participation and sustainability of Islamic philanthropy in education IR 4.0 from the 
maqasid shariah framework. Global Journal Al-Thaqafah, 10(2), 43–58. 

Murdiyanto, E. (2020). Penelitian kualitatif: Teori dan aplikasi disertai contoh proposal. 
Yogyakarta, Indonesia: UPN Veteran Press. 

Muthohirin, N. (2025). Revitalizing Islamic studies: A two-decade conversion in Indonesia’s state 
Islamic universities. Social Sciences & Humanities Open, 10, 100871. 

https://doi.org/10.1080/07360932.2024.XXXXXXX


 
 
Journal of Community Development (JCD)    19 

ISLAM BERKEMAJUAN DAN MASA DEPAN FILANTROPI ISLAM: REKONSTRUKSI TEORETIK UNTUK 

PEMBERDAYAAN DAN KEMANDIRIAN UMAT 

(Muhamad Rudi Wijaya) 

Naamy, N. (2019). Metodologi penelitian kualitatif: Dasar-dasar dan aplikasinya. Mataram, 
Indonesia: UIN Mataram Press. 

Nasution, A. F. (2023). Metode penelitian kualitatif. Bandung, Indonesia: Harfa Creative. 
Piliyanti, I., Latief, H., & Anwar, S. (2022). Technologizing Islamic philanthropy during the 

COVID-19 pandemic in Indonesia. Journal of Muslim Philanthropy and Civil Society, 
6(2), 89–109. 

Rochmatullah, M. R. (2025). Do you think this is philanthropy? Think again. Journal of 
Management, Spirituality and Religion. 
https://doi.org/10.1080/14766086.2025.XXXXXXX   

Smolo, E. (2019). The role of waqf (endowment) in economic development of Bosnia and 
Herzegovina: A historical overview and future prospects. In Revitalization of Waqf for 
Socio-Economic Development (Vol. 1, pp. 1–20). Palgrave Macmillan. 

Sugiyono. (2013). Metode penelitian kuantitatif, kualitatif, dan R&D. Bandung, Indonesia: 
Alfabeta. 

Suyatno, S., Wantini, W., Sukiman, S., & Rachmawati, Y. (2022). Progressive Islamic education: 
Bridging the gap of Islam, Indonesianness, and modernity. The Qualitative Report, 27(7), 
1719–1737. 

Widiastuti, T., Mawardi, I., Zulaikha, S., & Abidin, Z. (2025). Strategic solutions for women’s 
empowerment through Islamic social finance in light of maqāṣid sharī‘ah: A Delphi-ANP 
approach. Al-Ihkam: Jurnal Hukum dan Pranata Sosial, 20(1), 1–28. 

Zaenurrosyid, A., Sholihah, H., & Nurhidayatuloh. (2024). The Islamic philanthropy model based 
on maslahah principles for developing Islamic campus in Java. Ijtihad: Jurnal Wacana 
Hukum Islam dan Kemanusiaan, 24(1), 75–98. 

 

https://doi.org/10.1080/14766086.2025.XXXXXXX

