\" Fournal  of

Commun I[ . Vol. 4, No. 3, Bulan Desember Tahun 2025

ISLAM BERKEMAJUAN DAN MASA DEPAN FILANTROPI ISLAM:
REKONSTRUKSI TEORETIK UNTUK PEMBERDAYAAN DAN

KEMANDIRIAN UMAT

Muhamad Rudi Wijaya!

1 Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, Indonesia

Email : 1 muhad.wijaya@uin-suka.ac.id

Genesis Artikel:

Diterima, 02 November 2025
Direvisi, 20 November 2025
Disetujui, 22 November 2025

Kata Kunci:

Islam Berkemajuan; filantropi
Islam; pemberdayaan umat;
kemandirian; keadilan sosial

Keywords:
Islam  Berkemajuan;  Islamic
philanthropy; community

empowerment; self-reliance; social
justice.

Filantropi Islam yang mencakup zakat, infak, sedekah, dan wakaf memiliki potensi
strategis dalam mendorong kesejahteraan sosial dan pembangunan ekonomi umat. Di
Indonesia, filantropi Islam telah berkembang secara kelembagaan, regulatif, dan digital,
serta berkontribusi dalam pengentasan kemiskinan dan penguatan ketahanan sosial.
Namun demikian, praktik filantropi Islam masih didominasi oleh pendekatan karitatif
yang berorientasi pada pemenuhan kebutuhan jangka pendek, sehingga belum
sepenuhnya mampu mendorong pemberdayaan dan kemandirian umat secara
berkelanjutan. Kondisi ini menuntut adanya pergeseran paradigma filantropi Islam
menuju pendekatan yang lebih transformatif dan berorientasi pada perubahan
struktural. Islam Berkemajuan sebagai paradigma pemikiran Islam progresif
menawarkan kerangka teoretik yang relevan untuk membaca ulang arah dan orientasi
filantropi Islam. Paradigma ini menekankan integrasi antara iman dan rasionalitas,
keadilan sosial, kemanusiaan, serta orientasi kemajuan sebagai satu kesatuan nilai.
Dengan pendekatan studi pustaka kritis, artikel ini bertujuan merekonstruksi filantropi
Islam melalui perspektif Islam Berkemajuan agar berorientasi pada pemberdayaan dan
kemandirian umat.

Hasil kajian menunjukkan bahwa Islam Berkemajuan memberikan landasan teologis,
etis, dan epistemologis bagi pengembangan filantropi Islam yang tidak berhenti pada
praktik karitas, tetapi bergerak menuju penguatan kapasitas individu dan komunitas,
pengembangan ekonomi produktif, pemanfaatan teknologi digital, serta integrasi agenda
keberlanjutan sosial dan lingkungan. Rekonstruksi ini menegaskan bahwa filantropi
Islam dapat diposisikan sebagai instrumen perubahan sosial yang progresif, adaptif, dan
berkelanjutan dalam menghadapi dinamika masyarakat modern di Indonesia

Islamic philanthropy, encompassing zakat, infaq, sadaqah, and wagqf, holds significant potential in
promoting social welfare and economic development within Muslim societies. In Indonesia, Islamic
philanthropy has experienced substantial institutional, regulatory, and digital growth,
contributing to poverty alleviation and social resilience. Nevertheless, its practices remain largely
dominated by charitable approaches focused on short-term relief, which have yet to effectively foster
sustainable empowerment and self-reliance among beneficiaries. This condition highlights the need
for a paradigm shift toward a more transformative and structurally oriented model of Islamic
philanthropy. Islam Berkemajuan (Progressive Islam) emerges as a relevant theoretical framework
for reorienting Islamic philanthropy. This paradigm emphasizes the integration of faith and
rationality, social justice, humanitarian values, and a forward-looking vision of progress.
Employing a critical literature review approach, this article aims to reconstruct Islamic
philanthropy through the lens of Islam Berkemajuan to formulate a model that prioritizes
empowerment and community self-reliance.

The findings indicate that Islam Berkemajuan provides strong theological, ethical, and
epistemological foundations for transforming Islamic philanthropy from charity-based practices
into empowerment-oriented initiatives. This transformation includes strengthening individual
and community capacities, promoting productive economic programs, utilizing digital

10

Journal homepage: https://journal.nabest.id/index.php/jcd/index



https://journal.nabest.id/index.php/jcd/index
mailto:muhad.wijaya@uin-suka.ac.id

Journal of Community Development (JCD) 11

technologies, and integrating social and environmental sustainability agendas. Consequently,
Islamic philanthropy can be positioned not merely as an instrument of short-term social assistance,
but as a progressive, adaptive, and sustainable force for social transformation capable of responding
to the challenges of modern Indonesian society.

This is an open access article under the CC BY-SAlicense.

Penulis Korespondensi:

Muhamad Rudi Wijaya

Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, Indonesia
Email: muhamad.wijaya@uin-suka.ac.id

A. Pendahuluan

Filantropi Islam yang meliputi zakat, infak, sedekah, dan wakaf merupakan instrumen
keagamaan yang memiliki potensi strategis dalam mendorong kesejahteraan sosial dan
pembangunan ekonomi umat. Dalam konteks Indonesia, filantropi Islam tidak hanya berfungsi
sebagai ekspresi kesalehan individual, tetapi juga telah berkembang menjadi sistem sosial-
ekonomi yang berperan dalam pengentasan kemiskinan, redistribusi kekayaan, serta penguatan
ketahanan sosial masyarakat (Iskandar et al., 2021; Gindogdu, 2019; Razak, 2020). Perkembangan
ini didukung oleh meningkatnya kesadaran beragama masyarakat Muslim, penguatan kerangka
regulasi negara melalui Undang-Undang Pengelolaan Zakat dan Wakaf, serta profesionalisasi
lembaga filantropi Islam yang semakin akuntabel dan adaptif terhadap dinamika sosial (Latief,
2017; Iskandar et al., 2021). Selain itu, pemanfaatan teknologi digital dan platform daring telah
memperluas jangkauan serta efektivitas penghimpunan dan pendistribusian dana filantropi
Islam, terutama melalui digital zakat, wakaf tunai, dan crowdfunding, yang memungkinkan
partisipasi publik lebih luas dan inklusif (Piliyanti et al., 2022; Chaerunnisa & Kasri, 2019;
Anoraga, 2024). Seiring dengan itu, filantropi Islam juga mulai diarahkan untuk mendukung
agenda pembangunan berkelanjutan, termasuk penguatan ekonomi umat dan inisiatif sosial-
lingkungan, sehingga menegaskan perannya sebagai instrumen penting dalam pembangunan
sosial-ekonomi masyarakat Muslim Indonesia (Johar et al., 2025; Baba et al., 2025; Musari, 2023;
Humaidi et al., 2024

Salah satu persoalan mendasar dalam praktik filantropi Islam adalah dominannya
pendekatan karitatif yang berorientasi pada pemenuhan kebutuhan jangka pendek. Pendekatan
ini, meskipun memiliki peran penting dalam situasi darurat dan krisis kemanusiaan, sering kali
belum mampu mendorong perubahan sosial dan ekonomi yang berkelanjutan. Pola distribusi
zakat, infak, sedekah, dan wakaf yang lebih menitikberatkan pada bantuan konsumtif
menunjukkan bahwa filantropi Islam masih cenderung berfokus pada penanganan gejala
kemiskinan, bukan pada transformasi struktur sosial yang melanggengkan ketergantungan
(Shulthoni & Saad, 2018; Iskandar et al.,, 2021). Dominasi pendekatan jangka pendek ini
berimplikasi pada lemahnya kontribusi filantropi Islam terhadap pemberdayaan ekonomi dan
pencapaian tujuan pembangunan berkelanjutan, termasuk pengurangan kemiskinan dan
ketimpangan sosial (Iskandar et al., 2021; Abdullah et al., 2024; Haron, 2024). Fenomena ini juga
terlihat dalam praktik crowdfunding filantropi Islam yang, meskipun meningkatkan inklusivitas
dan transparansi, kerap terjebak pada program-program karitatif berbasis isu viral yang kurang
berdampak struktural dalam jangka panjang (Anoraga, 2024). Kondisi tersebut mendorong
munculnya kesadaran akan pentingnya pergeseran paradigma filantropi Islam menuju model

ISLAM BERKEMAJUAN DAN MASA DEPAN FILANTROPI ISLAM: REKONSTRUKSI TEORETIK UNTUK
PEMBERDAYAAN DAN KEMANDIRIAN UMAT
(Muhamad Rudi Wijaya)


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:muhamad.wijaya@uin-suka.ac.id

12 P-ISSN. 2985-8526
E-ISSN: 2985-8178

yang lebih berkelanjutan, seperti penguatan wakaf produktif, kewirausahaan sosial Islam, serta
integrasi prinsip maqasid al-shari’ah dengan agenda pembangunan berkelanjutan dan green
philanthropy, yang dinilai lebih mampu menciptakan pemberdayaan dan kemandirian
masyarakat secara berkelanjutan (Smolo, 2019; Hasnat et al., 2025; Humaidi et al., 2024; Wahab
et al., 2025).

Islam Berkemajuan, sebagai paradigma pemikiran Islam progresif, menekankan integrasi
antara iman dan rasionalitas, keadilan sosial, kemanusiaan, serta orientasi kemajuan sebagai satu
kesatuan nilai yang tidak terpisahkan. Paradigma ini memandang ajaran Islam tidak semata-
mata sebagai sistem ritual dan norma individual, melainkan sebagai kekuatan transformatif yang
mampu mendorong perubahan sosial dan membangun peradaban yang adil serta berkelanjutan
(Duderija, 2008; Manshur, 2021). Dalam kerangka Islam Berkemajuan, teks-teks keislaman
dipahami secara kontekstual dan kritis agar tetap relevan dengan tantangan zaman, termasuk
persoalan ketimpangan sosial, kemiskinan struktural, dan krisis kemanusiaan (Saada & Gross,
2017; Suyatno et al., 2022). Prinsip keadilan sosial dan kemanusiaan menjadi fondasi utama
paradigma ini, yang tercermin dalam komitmen terhadap pemenuhan hak asasi manusia,
kesetaraan gender, perlindungan kelompok rentan, serta peneguhan martabat manusia sebagai
tujuan etis ajaran Islam (Alak, 2015; Duderija, 2024). Selain itu, Islam Berkemajuan juga
mendorong pembaruan teologis dan kultural yang bersifat dinamis, membebaskan, dan
berorientasi pada solidaritas sosial, sehingga ajaran Islam tidak terjebak dalam formalisme
keagamaan, tetapi hadir sebagai etos moral yang aktif merespons problem sosial kontemporer
(Manshur, 2021; Stepanyants, 2025). Karakter transnasional dan adaptif Islam Berkemajuan
semakin menegaskan relevansinya sebagai paradigma pemikiran yang mampu menjembatani
nilai-nilai keislaman dengan realitas modernitas, demokrasi, dan pluralitas sosial (Duderija &
Zonneveld, 2021).

Bertolak dari kenyataan bahwa praktik filantropi Islam masih didominasi pendekatan
karitatif dan belum sepenuhnya berorientasi pada pemberdayaan serta kemandirian umat,
sementara di sisi lain Islam Berkemajuan menawarkan paradigma pemikiran Islam progresif
yang menekankan integrasi iman, rasionalitas, keadilan sosial, dan kemanusiaan, maka
diperlukan upaya konseptual yang mampu menjembatani keduanya secara sistematis. Hingga
saat ini, nilai-nilai Islam Berkemajuan belum banyak dielaborasi sebagai fondasi teoretik dalam
membaca arah dan orientasi filantropi Islam, sehingga praktik filantropi kerap berjalan secara
pragmatis tanpa pijakan ideologis yang kuat untuk mendorong perubahan sosial jangka panjang.
Oleh karena itu, penelitian ini diarahkan untuk merekonstruksi filantropi Islam melalui
pendekatan studi pustaka kritis dengan menempatkan Islam Berkemajuan sebagai kerangka
analitis utama, guna merumuskan paradigma filantropi Islam yang berorientasi pada
pemberdayaan dan kemandirian umat serta memosisikannya sebagai instrumen perubahan
sosial yang progresif, adaptif, dan berkelanjutan dalam menghadapi dinamika masyarakat
modern.

B. Metode Pelaksanaan

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian pustaka (library
research), karena bertujuan merekonstruksi filantropi Islam secara konseptual dan teoretik
melalui penelaahan kritis terhadap gagasan Islam Berkemajuan dan diskursus filantropi Islam
kontemporer. Penelitian kualitatif pustaka dipilih karena memungkinkan peneliti memahami
makna, konstruksi ide, serta perkembangan pemikiran secara mendalam melalui teks dan

Journal of Community Development (JCD)
Vol. 4, No.3, Bulan Desember 2025



Journal of Community Development (JCD) 13

wacana ilmiah, bukan melalui pengukuran statistik (Creswell, 2015; Nasution, 2023). Pendekatan
ini relevan untuk mengkaji transformasi paradigma filantropi Islam dari pola karitatif menuju
pemberdayaan dan kemandirian umat, yang menuntut analisis reflektif, interpretatif, dan
kontekstual terhadap sumber-sumber tertulis.

Pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi dan penelusuran literatur ilmiah
yang relevan dengan topik penelitian. Sumber data meliputi buku-buku akademik, artikel jurnal
nasional dan internasional bereputasi, laporan penelitian, serta dokumen konseptual yang
membahas filantropi Islam, pemberdayaan umat, Islam Berkemajuan, dan isu-isu sosial
keislaman kontemporer. Teknik pengumpulan data ini sejalan dengan karakter penelitian
kualitatif pustaka yang menempatkan dokumen sebagai sumber utama data penelitian
(Sugiyono, 2013; Murdiyanto, 2020). Literatur dipilih secara purposif berdasarkan relevansi
teoretik, kedalaman analisis, dan kontribusinya terhadap pengembangan kerangka konseptual
filantropi Islam transformatif.

Analisis data dilakukan dengan analisis kualitatif-tematik melalui tahapan
pengorganisasian data, reduksi data, pengelompokan konsep, serta penarikan makna dan
sintesis teoretik. Proses analisis mengikuti model interaktif yang menekankan hubungan
berkelanjutan antara pembacaan data, penafsiran, dan pengembangan argumentasi konseptual
(Abdussamad, 2021). Data dianalisis secara induktif untuk mengidentifikasi tema-tema utama,
seperti karitas dan pemberdayaan, keadilan sosial, serta peran Islam Berkemajuan dalam
rekonstruksi filantropi Islam. Keabsahan analisis dijaga melalui konsistensi argumentasi,
ketepatan rujukan, dan dialog kritis antar-literatur, sehingga hasil kajian dapat
dipertanggungjawabkan secara akademik dan memberikan kontribusi teoretik bagi
pengembangan filantropi Islam berorientasi pemberdayaan dan kemandirian umat (Naamy,
2019; Nasution, 2023).

C. Hasil Dan Pembahasan
1. Filantropi Islam antara Karitas dan Tantangan Pemberdayaan Umat

Filantropi Islam secara historis dan normatif memiliki peran penting dalam menyediakan
bantuan karitatif bagi kelompok masyarakat yang rentan. Melalui instrumen zakat, sedekah, dan
infak, filantropi Islam berfungsi sebagai mekanisme jaring pengaman sosial (social safety net)
yang menjawab kebutuhan dasar umat, seperti pangan, kesehatan, dan perlindungan sosial.
Studi Latief (2010) menunjukkan bagaimana klinik-klinik amal Islam di Indonesia hadir sebagai
respons atas keterbatasan akses layanan kesehatan bagi masyarakat miskin, sementara kajian
Diouf (2022) menegaskan bahwa praktik karitas telah lama menjadi bagian dari solidaritas
keagamaan umat Islam lintas ruang dan waktu. Dalam perspektif normatif, etika kedermawanan
Islam juga menekankan tanggung jawab sosial yang melampaui sekat identitas, sebagaimana
dicontohkan dalam praktik kenabian yang mendorong kepedulian terhadap sesama manusia
(Harpci, 2020).

Namun demikian, dominasi pendekatan karitatif dalam praktik filantropi Islam
menyisakan tantangan serius ketika dihadapkan pada persoalan struktural kemiskinan dan
ketimpangan sosial. Bantuan yang bersifat jangka pendek sering kali belum mampu mendorong
perubahan kondisi sosial-ekonomi mustahik secara berkelanjutan. Sejumlah studi di Indonesia
menunjukkan adanya pergeseran orientasi filantropi Islam menuju pendekatan pemberdayaan,
misalnya melalui program zakat produktif yang mengintegrasikan bantuan ekonomi,
pendidikan, dan kesehatan (Lessy et al., 2020). Model kewirausahaan sosial berbasis wakaf

ISLAM BERKEMAJUAN DAN MASA DEPAN FILANTROPI ISLAM: REKONSTRUKSI TEORETIK UNTUK
PEMBERDAYAAN DAN KEMANDIRIAN UMAT
(Muhamad Rudi Wijaya)



14 P-ISSN. 2985-8526
E-ISSN: 2985-8178

(wagqf-Islamic Social Entrepreneurship) juga dipandang memiliki potensi strategis dalam
mengubah filantropi Islam dari sekadar distribusi dana menjadi instrumen pembangunan
ekonomi umat yang berkelanjutan (Smolo, 2019).

Meski demikian, transformasi filantropi Islam ke arah pemberdayaan umat masih
menghadapi berbagai kendala, baik dari sisi kelembagaan, regulasi, maupun orientasi praksis.
Lemahnya tata kelola organisasi filantropi, keterbatasan kolaborasi dengan institusi publik, serta
politisasi filantropi dalam konteks tertentu kerap menghambat pencapaian tujuan kemaslahatan
(Azid et al., 2019; Rochmatullah, 2025). Selain itu, rendahnya literasi publik mengenai potensi
wakaf dan filantropi berkelanjutan juga membatasi optimalisasi peran filantropi Islam dalam
pembangunan sosial (Hasbullah et al., 2025). Kondisi ini menunjukkan bahwa filantropi Islam
memerlukan landasan teoretik dan paradigma baru yang mampu menjembatani fungsi karitas
dengan agenda pemberdayaan dan kemandirian umat secara sistematis dan berorientasi jangka
panjang.

2. Islam Berkemajuan sebagai Paradigma Teoretik Filantropi Islam Transformatif

Islam Berkemajuan merupakan paradigma pemikiran Islam progresif yang berkembang
kuat dalam diskursus keislaman Indonesia, khususnya melalui gerakan Muhammadiyah sejak
awal abad ke-20. Paradigma ini lahir sebagai respons atas kondisi ketertinggalan umat Islam
akibat kolonialisme, kemiskinan struktural, dan lemahnya akses terhadap pendidikan serta
layanan sosial. Pemikiran Ahmad Dahlan, terutama melalui penafsiran surah al-’Ashr dan al-
Ma’un, menegaskan bahwa keimanan harus diwujudkan dalam kerja-kerja sosial yang rasional,
terorganisir, dan berorientasi pada kemajuan umat. Dalam konteks ini, Islam Berkemajuan
memandang agama bukan sekadar sistem ritual, melainkan etos peradaban yang mendorong
transformasi sosial dan pembebasan manusia dari ketidakadilan (Arifin et al., 2022).

Sebagai paradigma teoretik, Islam Berkemajuan memiliki kesesuaian epistemologis
dengan gagasan Islam Transformatif yang dikembangkan Moeslim Abdurrahman. Islam
Transformatif menekankan keberpihakan Islam pada kelompok mustadh’afin dengan membaca
realitas sosial secara kritis, termasuk ketimpangan kelas, eksploitasi ekonomi, dan dominasi
kekuasaan. Melalui reinterpretasi wacana keadilan sosial —bahkan dengan dialog kritis terhadap
pemikiran Marxis—Islam Transformatif mendorong peran agama sebagai kekuatan
emansipatoris. Dalam kerangka ini, filantropi Islam tidak lagi dipahami sebagai aktivitas amal
individual, melainkan sebagai instrumen perubahan sosial yang menantang struktur
ketidakadilan dan mendorong redistribusi sumber daya secara bermakna (Akmaliah, 2024).

Paradigma Islam Berkemajuan juga membuka ruang bagi transformasi filantropi Islam
melalui integrasi dengan perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi. Pemanfaatan
teknologi digital dan kecerdasan buatan (Al) dalam pengelolaan zakat dan wakaf, misalnya,
menunjukkan bagaimana nilai-nilai etis Islam dapat diartikulasikan dalam sistem modern untuk
meningkatkan efisiensi, akurasi, dan dampak sosial filantropi. Pendekatan ini menegaskan
bahwa kemajuan teknologi tidak bertentangan dengan ajaran Islam, melainkan dapat menjadi
sarana untuk memperluas jangkauan pelayanan sosial, khususnya bagi komunitas rentan yang
selama ini terpinggirkan (Elamin, 2025).

Lebih jauh, Islam Berkemajuan juga memberikan legitimasi teologis bagi berkembangnya
filantropi Islam yang berorientasi pada keberlanjutan lingkungan. Dalam perspektif ini,
kepedulian terhadap alam dipahami sebagai bagian integral dari tanggung jawab keagamaan
dan kemanusiaan. Fenomena green philanthropy yang berkembang di Indonesia menunjukkan

Journal of Community Development (JCD)
Vol. 4, No.3, Bulan Desember 2025



Journal of Community Development (JCD) 15

bagaimana institusi filantropi Islam mulai terlibat aktif dalam isu-isu lingkungan, seperti
konservasi alam, advokasi kebijakan ekologis, dan penguatan demokrasi lingkungan. Praktik ini
menandai perluasan horizon filantropi Islam dari isu kemiskinan semata menuju agenda
keberlanjutan dan keadilan ekologis (Humaidi et al., 2024).

Dari sisi teoretik-politik, Islam Berkemajuan menekankan pentingnya relasi yang etis
antara kekayaan, kekuasaan, dan kesejahteraan sosial. Filantropi Islam diposisikan sebagai
mekanisme pengelolaan harta yang tidak hanya sah secara normatif, tetapi juga bertanggung
jawab secara sosial. Integrasi antara filantropi, kebijakan publik, dan pembangunan manusia
berkelanjutan menjadi kunci untuk mencegah akumulasi kekayaan yang eksploitatif dan
memastikan bahwa sumber daya ekonomi berkontribusi pada kemaslahatan bersama (Anjum,
2022).

Akhirnya, implementasi Islam Berkemajuan dalam filantropi Islam menuntut penguatan
dimensi kelembagaan, pendidikan, dan tata kelola profesional. Pengembangan model filantropi
berbasis magqashid al-shari‘ah, pendidikan filantropi di era Revolusi Industri 4.0, serta
manajemen yang transparan dan partisipatif menjadi prasyarat penting bagi keberlanjutan
tilantropi Islam. Dengan demikian, Islam Berkemajuan tidak hanya berfungsi sebagai wacana
normatif, tetapi sebagai paradigma teoretik yang mampu mengarahkan filantropi Islam menuju
pemberdayaan, kemandirian umat, dan transformasi sosial jangka panjang (Mahamood &
Khalid, 2020; Zaenurrosyid et al., 2024).

3. Rekonstruksi Teoretik Filantropi Islam Berbasis Pemberdayaan dan Kemandirian

Rekonstruksi teoretik filantropi Islam berangkat dari pemahaman bahwa filantropi dalam
Islam memiliki landasan normatif yang kuat dalam Al-Qur’an dan Hadis, khususnya terkait
prinsip distribusi harta, pencapaian kemaslahatan, dan solidaritas sosial. Filantropi Islam tidak
dimaksudkan sekadar sebagai mekanisme karitas, tetapi sebagai instrumen etis untuk
membangun kesejahteraan kolektif dan memperkuat struktur sosial umat. Prinsip-prinsip
tersebut menegaskan bahwa praktik zakat, infak, sedekah, dan wakaf harus diarahkan pada
transformasi sosial yang berkelanjutan, sehingga filantropi menjadi bagian dari tanggung jawab
keagamaan yang mendorong kemandirian dan keadilan sosial (Afraz et al., 2023).

Dalam kerangka pemberdayaan, filantropi Islam menekankan penguatan kapasitas
individu dan komunitas agar mampu mengelola kehidupannya secara mandiri. Pemberdayaan
dipahami sebagai proses internalisasi nilai, peningkatan kepercayaan diri, dan penguatan agensi
sosial, bukan semata-mata bantuan material. Studi menunjukkan bahwa pendekatan
pemberdayaan dalam filantropi Islam berkontribusi signifikan terhadap peningkatan motivasi,
pola pikir positif, dan keberdayaan ekonomi, khususnya di kalangan pelaku usaha mikro
Muslim. Selain itu, instrumen keuangan sosial Islam terbukti efektif dalam mendorong
pemberdayaan perempuan melalui pemenuhan kebutuhan dasar, penguatan literasi keuangan,
dan perancangan program berbasis kebutuhan nyata masyarakat (Abdullah et al., 2023;
Widiastuti et al., 2025).

Rekonstruksi teoretik filantropi Islam juga menuntut adopsi pendekatan inovatif yang
mengintegrasikan filantropi dengan kewirausahaan sosial dan teknologi. Transformasi ini
tercermin dalam praktik lembaga filantropi modern seperti Lazismu yang menggeser orientasi
tilantropi dari charity-based menuju empowerment-based melalui program pendidikan,
pertanian, kewirausahaan pemuda, dan pengembangan komunitas. Integrasi teknologi dalam
pengelolaan filantropi, termasuk pendekatan techno-sociopreneurship berbasis masjid, semakin
memperkuat efektivitas dan keberlanjutan program pemberdayaan ekonomi umat, sekaligus

ISLAM BERKEMAJUAN DAN MASA DEPAN FILANTROPI ISLAM: REKONSTRUKSI TEORETIK UNTUK

PEMBERDAYAAN DAN KEMANDIRIAN UMAT
(Muhamad Rudi Wijaya)




16 P-ISSN. 2985-8526
E-ISSN: 2985-8178

meningkatkan akuntabilitas dan partisipasi masyarakat (Baidhawy, 2015; Analiansyah et al.,
2024).

Namun demikian, upaya rekonstruksi filantropi Islam berbasis pemberdayaan dan
kemandirian masih menghadapi berbagai tantangan kelembagaan, terutama terkait tata kelola,
kualitas sumber daya manusia, dan transparansi pengelolaan. Permasalahan seperti lemahnya
struktur organisasi, minimnya standar profesional, serta keterbatasan akuntabilitas digital
berpotensi menghambat optimalisasi peran filantropi Islam. Oleh karena itu, penguatan tata
kelola yang profesional, digitalisasi akuntabilitas, serta integrasi agenda keberlanjutan
lingkungan melalui green philanthropy menjadi bagian integral dari rekonstruksi teoretik
filantropi Islam agar mampu menjawab tantangan sosial, ekonomi, dan ekologis masyarakat
modern (Azmi et al., 2023; Izzati et al., 2024; Humaidi et al., 2024).

4. Implikasi Paradigma Islam Berkemajuan bagi Masa Depan Filantropi Islam di Indonesia

Paradigma Islam Berkemajuan membawa implikasi mendasar bagi arah dan orientasi
tilantropi Islam di Indonesia, khususnya dalam merespons dinamika modernitas, keindonesiaan,
dan tantangan sosial kontemporer. Islam Berkemajuan menegaskan bahwa nilai-nilai keislaman
harus diintegrasikan secara harmonis dengan rasionalitas, kemajuan ilmu pengetahuan, dan
konteks kebangsaan. Dalam kerangka ini, filantropi Islam tidak lagi diposisikan semata sebagai
ekspresi kesalehan individual, tetapi sebagai instrumen sosial yang berperan strategis dalam
membangun keadilan, kesejahteraan, dan kemajuan umat secara kolektif (Arifin et al., 2022).

Salah satu implikasi penting dari paradigma Islam Berkemajuan adalah penguatan prinsip
inklusivitas dan kolaborasi lintas komunitas dalam praktik filantropi Islam. Perkembangan
tilantropi digital dan crowdfunding telah membuka ruang partisipasi yang lebih luas, tidak
hanya bagi komunitas Muslim, tetapi juga bagi aktor lintas agama dan masyarakat sipil secara
umum. Kolaborasi semacam ini mencerminkan wajah filantropi Islam yang lebih terbuka,
humanis, dan berorientasi pada keadilan sosial universal, sekaligus memperkuat kohesi sosial di
tengah masyarakat plural Indonesia (Anoraga, 2024).

Paradigma Islam Berkemajuan juga mendorong modernisasi filantropi Islam melalui
pemanfaatan teknologi digital sebagai sarana peningkatan efektivitas, efisiensi, dan jangkauan
program sosial. Pengalaman selama pandemi COVID-19 menunjukkan bahwa integrasi
teknologi menjadi faktor kunci dalam menjaga keberlanjutan layanan filantropi, mulai dari
penggalangan dana hingga distribusi bantuan. Lebih jauh, modernisasi ini memperkuat
pergeseran orientasi filantropi Islam dari bantuan karitatif jangka pendek menuju pendekatan
pembangunan sosial dan pengentasan kemiskinan yang lebih terstruktur dan berkelanjutan
(Piliyanti et al., 2022; Fauzia, 2017; Iskandar et al., 2021).

Namun demikian, transformasi filantropi Islam di bawah paradigma Islam Berkemajuan
juga menuntut penguatan aspek tata kelola dan akuntabilitas kelembagaan. Meningkatnya
praktik filantropi berbasis digital membawa tantangan baru terkait transparansi, etika
pengelolaan, dan potensi penyimpangan tujuan sosial. Oleh karena itu, nilai-nilai etis Islam
Berkemajuan perlu diterjemahkan ke dalam sistem tata kelola yang profesional dan berintegritas
agar filantropi Islam tetap berorientasi pada kemaslahatan publik dan tidak terjebak dalam
kepentingan pragmatis atau politis (Rochmatullah, 2025; Latief, 2014).

Selain aspek kelembagaan, implikasi jangka panjang Islam Berkemajuan bagi filantropi
Islam juga terletak pada penguatan basis pendidikan dan intelektual umat. Pendidikan Islam
progresif berperan penting dalam membentuk generasi filantropis yang kritis, inklusif, dan

Journal of Community Development (JCD)
Vol. 4, No.3, Bulan Desember 2025



Journal of Community Development (JCD) 17

berwawasan kebangsaan. Revitalisasi kajian keislaman di perguruan tinggi Islam turut
memperkaya diskursus filantropi Islam dengan pendekatan interdisipliner dan kontekstual,
sehingga filantropi Islam di masa depan tidak hanya responsif terhadap masalah sosial, tetapi
juga mampu menjadi motor perubahan sosial yang berkeadilan dan berkelanjutan (Suyatno et
al., 2022; Muthohirin, 2025).

D. Kesimpulan

Penelitian ini menunjukkan bahwa meskipun filantropi Islam di Indonesia telah
berkembang secara kelembagaan, digital, dan programatik, praktiknya masih didominasi
pendekatan karitatif yang belum sepenuhnya mendorong pemberdayaan dan kemandirian umat
secara berkelanjutan. Dengan menempatkan Islam Berkemajuan sebagai kerangka teoretik,
kajian ini menegaskan pentingnya rekonstruksi paradigma filantropi Islam yang
mengintegrasikan iman, rasionalitas, keadilan sosial, kemanusiaan, dan orientasi kemajuan,
sehingga filantropi Islam tidak hanya berfungsi sebagai instrumen bantuan sosial jangka pendek,
tetapi sebagai kekuatan transformatif dalam membangun kesejahteraan, memperkuat ekonomi
umat, serta merespons tantangan sosial, digital, dan lingkungan masyarakat modern

E. Daftar Pustaka

Abdullah, T., Carr, N., & Lee, C. (2023). Muslim hospitality micro-entrepreneurs’ perspectives on
empowerment: A research note. Journal of Hospitality and Tourism Management, 55,
102-108. https:/ /doi.org/10.1016/j.jhtm.2023.03.006

Abdussamad, Z. (2021). Metode penelitian kualitatif. Makassar, Indonesia: Syakir Media Press.

Analiansyah, A., Furgani, H., Mulia, R., & Juliansyah, R. (2024). Techno-sociopreneurship in
practice by strengthening mosque-based Islamic philanthropy management: A case in
Thailand. In Technopreneurship in Small Businesses for Sustainability (pp. 115-132).
Springer.

Anjum, M. L. (2022). Islamic investment-cum-wealth management: Politics, warfare and welfare.
In Wealth Management and Investment in Islamic Settings: Opportunities and
Challenges (pp. 1-22). Springer.

Anoraga, B. (2024). A decade of charitable crowdfunding and its impacts on the social justice
trajectory of Islamic philanthropy in Indonesia. Advances in Southeast Asian Studies,
17(1), 1-22.

Arifin, S.,, Mughni, S. A., & Nurhakim, M. (2022). The idea of progress: Meaning and implications
of Islam Berkemajuan in Muhammadiyah. Al-Jami’ah: Journal of Islamic Studies, 60(2),
405-432. https:/ /doi.org/10.14421 / ajis.2022.602.405-432

Azid, T., Rawashdeh, O. A., & Chaudhry, M. O. (2019). Formation of tangible capital from
intangible capital and venture philanthropy: An innovation in Islamic finance. In The
Growth of Islamic Finance and Banking: Innovation, Governance and Risk Mitigation
(pp. 61-78). Palgrave Macmillan.

Azmi, N. F,, Hasan, H., & Yusoff, M. N. H. (2023). An empirical study of governance challenges:
Lesson learnt from Australian Islamic charitable institution. Studies in Systems, Decision
and Control, 473, 203-217.

Baidhawy, Z. (2015). Lazismu and remaking the Muhammadiyah’s new way of philanthropy. Al-
Jami’ah: Journal of Islamic Studies, 53(2), 387-412.
https:/ /doi.org/10.14421/ajis.2015.532.387-412

ISLAM BERKEMAJUAN DAN MASA DEPAN FILANTROPI ISLAM: REKONSTRUKSI TEORETIK UNTUK
PEMBERDAYAAN DAN KEMANDIRIAN UMAT
(Muhamad Rudi Wijaya)


https://doi.org/10.1016/j.jhtm.2023.03.006
https://doi.org/10.14421/ajis.2022.602.405-432
https://doi.org/10.14421/ajis.2015.532.387-412

18 P-ISSN. 2985-8526
E-ISSN: 2985-8178

binti Dziyaul Afraz, F. F., binti Tengku Muda, T. F. M., & binti Ab Aziz, S. (2023). Analysis of the
concept of Islamic philanthropy in the distribution of property according to the Qur’an
and Hadith. Quranica, 15(2), 95-112.

Creswell, J. W. (2015). Penelitian kualitatif dan desain riset: Memilih di antara lima pendekatan
(Edisi ke-3, Terj.). Yogyakarta, Indonesia: Pustaka Pelajar.

Daas, Y. (2025). Exploring Islamic charity and development initiatives: A case study of Karama
Solidarity & the Islamic Cultural Center of Belgium. Forum for Social Economics.
https:/ /doi.org/10.1080/07360932.2024. X X XXXXX

Diouf, S. A. (2022). Enslaved philanthropists: Charity, community, and freedom in the Americas.
Journal of Muslim Philanthropy and Civil Society, 6(1), 45-63.

Elamin, M. O. L. (2025). Al-enabled Islamic philanthropy: A novel framework for health
promotion and preventive care in underserved communities. Journal of Cultural
Analysis and Social Change, 10(1), 1-15.

Fauzia, A. (2017). Islamic philanthropy in Indonesia: Modernization, Islamization, and social
justice. Austrian Journal of South-East Asian Studies, 10(2), 223-236.

Harpci, F. (2020). Who is my neighbor? Contemporary Muslim philanthropic norms in light of
the prophetic model. Journal of Muslim Philanthropy and Civil Society, 4(1), 1-18.

Hasbullah, N. A., Mohamad, S. N. A., & Rahman, A. A. (2025). Cultivating generosity: Promoting
waqf funds for lasting community benefit. In The Routledge Handbook of Islamic
Economics and Finance (pp. 401-415). Routledge.

Humaidi, M. W., Hariyanto, & Azizah, M. (2024). Green philanthropy: Islamic activism on
Indonesia’s environmental democracy. Ijtihad: Jurnal Wacana Hukum Islam dan
Kemanusiaan, 24(1), 1-22.

Iskandar, A., Possumah, B. T., Agbar, K., & Yunta, A. H. D. (2021). Islamic philanthropy and
poverty reduction in Indonesia: The role of integrated Islamic social and commercial
finance institutions. Al-Thkam: Jurnal Hukum dan Pranata Sosial, 16(2), 351-374.

Izzati, M., Mulyany, R., & Fahlevi, H. (2024). Digitalization of accountability in philanthropy: The
missing attention on Islamic-based organizations. In Proceedings of the International
Conference on Sustainable Islamic Business and Finance (SIBF 2024).

Jahar, A. S. (2015). Marketing Islam through zakat institutions in Indonesia. Studia Islamika,
22(3), 405-442.

Latief, H. (2010). Health provision for the poor: Islamic aid and the rise of charitable clinics in
Indonesia. South East Asia Research, 18(3), 503-553.

Latief, H. (2014). The politics of benevolence: Political patronage of party-based charitable
organizations in contemporary Indonesian Islam. Al-Jami’ah: Journal of Islamic Studies,
52(2), 337-363.

Lessy, Z., Adamek, M., & Khaja, K. (2020). Philanthropic zakat for the disadvantaged: Recipient
perspectives from Indonesia. Asian Social Work and Policy Review, 14(1), 47-60.
Mahamood, S. F., & Khalid, M. M. (2020). Developing a systematic edu-pro model to jet-boost
participation and sustainability of Islamic philanthropy in education IR 4.0 from the

magqasid shariah framework. Global Journal Al-Thaqgafah, 10(2), 43-58.

Murdiyanto, E. (2020). Penelitian kualitatif: Teori dan aplikasi disertai contoh proposal.
Yogyakarta, Indonesia: UPN Veteran Press.

Muthohirin, N. (2025). Revitalizing Islamic studies: A two-decade conversion in Indonesia’s state
Islamic universities. Social Sciences & Humanities Open, 10, 100871.

Journal of Community Development (JCD)
Vol. 4, No.3, Bulan Desember 2025


https://doi.org/10.1080/07360932.2024.XXXXXXX

Journal of Community Development (JCD) 19

Naamy, N. (2019). Metodologi penelitian kualitatif: Dasar-dasar dan aplikasinya. Mataram,
Indonesia: UIN Mataram Press.

Nasution, A. F. (2023). Metode penelitian kualitatif. Bandung, Indonesia: Harfa Creative.

Piliyanti, 1., Latief, H., & Anwar, S. (2022). Technologizing Islamic philanthropy during the
COVID-19 pandemic in Indonesia. Journal of Muslim Philanthropy and Civil Society,
6(2), 89-109.

Rochmatullah, M. R. (2025). Do you think this is philanthropy? Think again. Journal of
Management, Spirituality and Religion.
https:/ /doi.org/10.1080/14766086.2025. X XXX XXX

Smolo, E. (2019). The role of waqf (endowment) in economic development of Bosnia and
Herzegovina: A historical overview and future prospects. In Revitalization of Waqgf for
Socio-Economic Development (Vol. 1, pp. 1-20). Palgrave Macmillan.

Sugiyono. (2013). Metode penelitian kuantitatif, kualitatif, dan R&D. Bandung, Indonesia:
Alfabeta.

Suyatno, S., Wantini, W., Sukiman, S., & Rachmawati, Y. (2022). Progressive Islamic education:
Bridging the gap of Islam, Indonesianness, and modernity. The Qualitative Report, 27(7),
1719-1737.

Widiastuti, T., Mawardi, 1., Zulaikha, S., & Abidin, Z. (2025). Strategic solutions for women'’s
empowerment through Islamic social finance in light of maqgasid shari’ah: A Delphi-ANP
approach. Al-Ihkam: Jurnal Hukum dan Pranata Sosial, 20(1), 1-28.

Zaenurrosyid, A., Sholihah, H., & Nurhidayatuloh. (2024). The Islamic philanthropy model based
on maslahah principles for developing Islamic campus in Java. ljtihad: Jurnal Wacana
Hukum Islam dan Kemanusiaan, 24(1), 75-98.

ISLAM BERKEMAJUAN DAN MASA DEPAN FILANTROPI ISLAM: REKONSTRUKSI TEORETIK UNTUK
PEMBERDAYAAN DAN KEMANDIRIAN UMAT
(Muhamad Rudi Wijaya)


https://doi.org/10.1080/14766086.2025.XXXXXXX

