
 
https://journal.nabest.id/index.php/annajah   
e-ISSN: 2964-965X (Media Online) | p-ISSN: 2964-9633 (Media Cetak) 
Vol. 05  No.01 (Januari 2026)  
  

 

 

Submitted: 28-11-2025 | Accepted: 03-12-2025 | Published: 01-01-2026 
 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

336 

VALIDASI EMPIRIS MODEL DEEP LEARNING INTEGRATIF 
TRANSENDEN (MDLIT) DALAM PEMBELAJARAN 

PENDIDIKAN AGAMA ISLAM DI SMPN 52 KOTA BANDUNG 
 

Hadiyanto1, Irawan2 
1,2 

Pascasarjana Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati 
Bandung, Indonesia 

 

Email: 1 hadiyanto34@guru.smp.belajar.id  2irawan@uinsgd.ac.id 
 

Abstrak 
Penelitian ini bertujuan untuk memvalidasi secara empiris Model Deep Learning Integratif Transenden (MDLIT) 
sebagai kontribusi orisinal dalam Filsafat Pendidikan Islam. Model ini merekonstruksi trilogi Deep Learning 
(Mindful, Meaningful, dan Joyful) melalui perspektif Tauhid dan integrasi ilmu pengetahuan Islam dengan 
menekankan tiga nilai utama, yaitu Muraqabah (kesadaran spiritual), Hikmah (kebijaksanaan epistemologis), dan 
Sa‘adah (kebahagiaan hakiki). Penelitian ini menggunakan pendekatan mixed methods eksploratif dengan subjek 
satu guru Pendidikan Agama Islam (PAI) dan tiga puluh dua siswa kelas IX SMP Negeri 52 Kota Bandung tahun 
ajaran 2025–2026. Data dikumpulkan melalui analisis dokumen (RPP, modul ajar, dan buku teks), observasi kelas, 
angket siswa, serta wawancara guru PAI, kemudian dianalisis menggunakan content analysis, statistik deskriptif, 
dan sintesis filosofis-empiris. Hasil penelitian menunjukkan bahwa prinsip Mindful–Meaningful–Joyful Learning 
telah diterapkan sebagian dengan rata-rata persepsi siswa sebesar 4,05 (kategori “baik”). Siswa menunjukkan 
peningkatan kesadaran spiritual dan kebahagiaan belajar, sementara integrasi antara ilmu agama dan sains masih 
terbatas. Guru PAI menunjukkan antusiasme tinggi terhadap pembelajaran reflektif berbasis Tauhid, meskipun 
belum memiliki model konseptual yang sistematis. Secara filosofis, temuan ini memperkuat pandangan Irawan 
(2019, 2020) bahwa pendidikan Islam perlu merekonstruksi budaya belajar berdasarkan kesatuan ilmu, iman, dan 
adab. Dengan demikian, MDLIT memiliki validitas empiris awal sebagai kerangka pedagogis transendental yang 
mengintegrasikan dimensi ontologis (muraqabah), epistemologis (hikmah), dan aksiologis (sa‘adah) dalam 
pembentukan Insan Kamil. 
Kata Kunci: Deep Learning; Filsafat Pendidikan Islam; Integrasi Ilmu; Muraqabah; Hikmah; Sa‘adah; Model 
MDLIT 
 

Abstract 
This study aims to empirically validate the Model of Deep Learning Integrative Transcendence (MDLIT) as an original 
contribution to the philosophy of Islamic education. The model reconstructs the Deep Learning trilogy (Mindful, Meaningful, and 
Joyful) through the perspective of Tawhid and Islamic knowledge integration, emphasizing three core values: Muraqabah (spiritual 
awareness), Hikmah (epistemological wisdom), and Sa‘adah (true happiness). Employing an exploratory mixed-methods approach, 
the study involved one Islamic Education (PAI) teacher and thirty-two ninth-grade students from SMP Negeri 52 Bandung in 
the 2025–2026 academic year. Data were obtained from document analysis (lesson plans, modules, and textbooks), classroom 
observations, student questionnaires, and teacher interviews, then analyzed using content analysis, descriptive statistics, and 
philosophical–empirical synthesis. The results show that the principles of Mindful–Meaningful–Joyful Learning have been partially 
implemented, with an overall mean perception score of 4.05 (Good category). Students reported increased spiritual awareness and 
learning enjoyment, while the integration between religious and scientific knowledge remains limited. The teacher expressed 
enthusiasm toward reflective Tauhid-based learning yet highlighted the absence of a structured conceptual model. Philosophically, 
the findings affirm Irawan’s (2019, 2020) perspective that Islamic education should reconstruct its learning culture based on the 
unity of knowledge, faith, and adab. Thus, MDLIT demonstrates initial empirical validity as a transcendental pedagogical 
framework integrating ontological (muraqabah), epistemological (hikmah), and axiological (sa‘adah) dimensions to nurture the 
holistic ideal of the Insān Kāmil. 
Keywords: Deep Learning; Islamic Educational Philosophy; Knowledge Integration; Muraqabah; Hikmah; Sa‘adah; MDLIT 
Model. 

A. PENDAHULUAN 
Pendidikan Islam kontemporer menghadapi tantangan epistemologis yang serius 

akibat pengaruh positivisme dan sekularisasi ilmu pengetahuan. Proses pembelajaran di 
banyak lembaga pendidikan Islam masih cenderung menekankan aspek kognitif dan 

https://journal.nabest.id/index.php/annajah
mailto:1%20hadiyanto34@guru.smp.belajar.id
mailto:2irawan@
mailto:5asepabdulmuhyi@uinsgd.ac.idm


Nur Hidayah 
 AN NAJAH (Jurnal Pendidikan Islam dan Sosial Keagamaan) Vol. 05 No.01 (Jauniari 2026)  

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

337 

teknis, sementara dimensi spiritual serta nilai-nilai transendental yang menjadi inti dari 
pendidikan Islam mulai terpinggirkan (Nasr, 1981; Al-Faruqi, 1989). Akibatnya, 
pembelajaran kehilangan makna mendalam dan orientasi ilahiah yang seharusnya menjadi 
ruh pendidikan Islam. Dalam konteks ini, Irawan (2017) menegaskan bahwa paradigma 
keilmuan dalam pendidikan Islam harus berlandaskan pada kesatuan ilmu, iman, dan adab. 

Paradigma Deep Learning yang dikembangkan oleh Fullan, Quinn, dan McEachen 
(2018) sebenarnya menawarkan pendekatan belajar yang menekankan keterlibatan 
mendalam (engagement) dan pemaknaan (meaning). Namun, pendekatan tersebut masih 
berpijak pada kerangka epistemologis Barat yang cenderung sekuler dan memisahkan 
aspek spiritualitas dari kesadaran ilmiah. Dalam konteks ini, dibutuhkan upaya 
rekonstruksi filosofis dan pedagogis agar konsep Deep Learning dapat ditransendensikan 
ke dalam kerangka Tauhid, sehingga mampu mengintegrasikan dimensi spiritual, 
intelektual, dan moral. 

Beberapa pemikir Muslim seperti Syed Naquib al-Attas (1991), Seyyed Hossein Nasr 
(1981), dan Isma’il Raji Al-Faruqi (1989) telah menekankan pentingnya integrasi ilmu dan 
agama sebagai basis pengembangan epistemologi pendidikan Islam. Dalam konteks 
Indonesia, Irawan (2019) menegaskan bahwa filsafat pendidikan Islam harus menata 
kembali manajemen pengetahuan agar berorientasi pada transformasi nilai Tauhid. Ia juga 
menekankan perlunya perubahan budaya belajar yang memadukan akal, hati, dan iman 
dalam proses pembelajaran (Irawan, 2020). Dengan demikian, pengembangan model 
pembelajaran Islam perlu menggabungkan dimensi rasional, spiritual, dan afektif secara 
utuh. 

Untuk menjawab kebutuhan tersebut, penelitian ini mengembangkan Model Deep 
Learning Integratif Transenden (MDLIT), yaitu model pembelajaran yang merekonstruksi 
trilogi Mindful–Meaningful–Joyful Learning dalam bingkai Filsafat Ilmu Islam. Model ini 
menempatkan tiga nilai utama sebagai fondasi konseptual: Muraqabah (kesadaran 
spiritual), Hikmah (kebijaksanaan epistemologis), dan Sa‘adah (kebahagiaan hakiki). 

Namun demikian, hingga kini kajian tentang MDLIT masih bersifat konseptual-
filosofis, belum divalidasi secara empiris melalui data lapangan seperti dokumen 
pembelajaran, nilai hasil belajar, dan persepsi guru serta siswa. Oleh karena itu, penelitian 
ini berfokus pada pengumpulan data empiris yang bersumber dari analisis dokumen, 
observasi, serta angket di sekolah/madrasah, untuk menguji sejauh mana nilai-nilai 
spiritual dan filosofis MDLIT telah terimplementasi dalam praktik pembelajaran. 

Dengan demikian, tujuan penelitian ini adalah untuk: (1) Mengidentifikasi sejauh 
mana prinsip mindful–meaningful–joyful learning diterapkan dalam pembelajaran PAI di 
sekolah/madrasah. (2) Mendeskripsikan bentuk integrasi nilai Tauhid dalam kegiatan 
belajar-mengajar berdasarkan analisis dokumen, observasi, dan angket. (3) Merumuskan 
implikasi empiris terhadap penguatan Model Deep Learning Integratif Transenden 
(MDLIT) dalam konteks Filsafat Pendidikan Islam. 

 

B. METODOLOGI 
Penelitian ini menggunakan pendekatan mixed methods eksploratif, yaitu perpaduan 

antara analisis filosofis-konseptual dan pendekatan empiris lapangan. Pendekatan ini 
dipilih untuk menguji relevansi serta validitas awal Model Deep Learning Integratif Transenden 
(MDLIT) dalam konteks pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI) di tingkat sekolah 
menengah. Pendekatan konseptual digunakan untuk menelaah dasar-dasar filosofis model 
MDLIT berdasarkan Filsafat Ilmu Islam dan prinsip Tauhid, Muraqabah, Hikmah, dan 
Sa‘adah sebagaimana dikemukakan oleh Al-Faruqi (1989), Nasr (1981), dan Irawan (2019). 
Sementara itu, pendekatan empiris digunakan untuk menggali penerapan nilai-nilai 
Mindful–Meaningful–Joyful Learning dalam praktik pembelajaran nyata di kelas. 

Subjek penelitian terdiri atas seorang guru Pendidikan Agama Islam (PAI) di SMP 



Nur Hidayah 
 AN NAJAH (Jurnal Pendidikan Islam dan Sosial Keagamaan) Vol. 05 No.01 (Jauniari 2026)  

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

338 

Negeri 52 Kota Bandung yang berperan sebagai pelaksana pembelajaran sekaligus 
informan utama dalam wawancara, serta tiga puluh dua siswa kelas IX tahun ajaran 2025–
2026 yang menjadi responden angket mengenai persepsi dan pengalaman belajar PAI. 
Lokasi penelitian ditetapkan secara purposif di SMPN 52 Kota Bandung karena sekolah 
ini telah menerapkan sejumlah pendekatan pembelajaran reflektif dan berbasis nilai 
spiritual dalam kegiatan PAI. 

Jenis data yang dikumpulkan dalam penelitian ini meliputi data kualitatif dan data 
kuantitatif. Data kualitatif diperoleh melalui analisis dokumen (modul ajar, RPP, dan buku 
teks PAI), catatan observasi kelas, serta wawancara mendalam dengan guru PAI. Data 
kuantitatif diperoleh dari hasil angket siswa mengenai penerapan nilai-nilai Mindful–
Meaningful–Joyful Learning serta data nilai hasil belajar sebelum dan sesudah penerapan 
aktivitas reflektif-spiritual. 

Proses pengumpulan data dilakukan melalui empat teknik utama, yaitu analisis 
dokumen, observasi kelas, angket siswa, dan wawancara guru. Analisis dokumen dilakukan 
terhadap silabus, RPP, modul ajar, dan buku pelajaran PAI untuk mengidentifikasi sejauh 
mana muatan nilai spiritual dan konsep Deep Learning telah terintegrasi. Observasi kelas 
dilakukan sebanyak tiga kali pertemuan untuk mencatat aktivitas pembelajaran dengan 
menggunakan daftar cek (checklist) berisi sepuluh indikator Mindful, Meaningful, dan Joyful 
Learning. Angket siswa berisi sepuluh pernyataan berskala Likert (1–5) diberikan kepada 
32 siswa kelas IX guna mengetahui persepsi mereka terhadap pengalaman belajar 
bermakna dan spiritual. Sementara itu, wawancara dilakukan secara semi-terstruktur 
dengan guru PAI untuk menggali pandangan dan refleksinya terkait penerapan nilai 
Tauhid, Muraqabah, Hikmah, dan Sa‘adah dalam proses pembelajaran. 

Analisis data dilakukan melalui tiga tahap utama. Pertama, analisis kualitatif 
menggunakan teknik content analysis terhadap dokumen dan hasil wawancara untuk 
menemukan pola penerapan prinsip MDLIT. Kedua, analisis kuantitatif deskriptif 
digunakan untuk menampilkan rata-rata skor angket siswa dan perubahan nilai hasil 
belajar. Ketiga, dilakukan sintesis filosofis–empiris yang mengaitkan temuan lapangan 
dengan teori Filsafat Pendidikan Islam sebagaimana dikemukakan oleh Irawan (2019, 
2020) dan Al-Attas (1991). 

Untuk menjaga keabsahan data, penelitian ini menggunakan teknik triangulasi metode 
dan sumber, yaitu dengan membandingkan hasil analisis dokumen, observasi kelas, 
wawancara guru, dan angket siswa. Selain itu, dilakukan pula member checking kepada guru 
PAI SMPN 52 Bandung guna memastikan bahwa interpretasi hasil penelitian sesuai 
dengan konteks pembelajaran yang sesungguhnya. 

 

C. HASIL ANALISIS DAN PEMBAHASAN 

1. Rekonstruksi Paradigma Deep Learning dalam Perspektif Teologis 
Berdasarkan analisis terhadap konsep Deep Learning yang dikembangkan oleh Fullan, 

Quinn, dan McEachen (2018), ditemukan bahwa pendekatan ini sangat efektif dalam 
membangun kompetensi kognitif tingkat tinggi melalui refleksi dan kolaborasi. Namun, 
hasil pembahasan menunjukkan adanya keterbatasan ontologis dalam pendidikan Barat 
(Biggs & Tang, 2011) yang cenderung bersifat sekuler. 

Analisis ini menyimpulkan bahwa konsep mindfulness yang ditawarkan Langer (1997) 
perlu direkonstruksi. Kesadaran penuh tidak boleh hanya berhenti pada dimensi 
psikologis, tetapi harus ditarik ke ranah teologis. Dengan demikian, Deep Learning dalam 
konteks pendidikan Islam bertransformasi dari sekadar proses kognitif menjadi proses 
spiritual yang menempatkan nilai moral sebagai orientasi utama, bukan sekadar instrumen 
berpikir kritis. 

 



Nur Hidayah 
 AN NAJAH (Jurnal Pendidikan Islam dan Sosial Keagamaan) Vol. 05 No.01 (Jauniari 2026)  

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

339 

2. Internalisasi Nilai Tauhid sebagai Fondasi Ontologis Pendidikan 
Hasil pembahasan menunjukkan bahwa integrasi antara ilmu dan iman adalah harga 

mati dalam pendidikan Islam. Senada dengan pemikiran Al-Faruqi (1989), prinsip Tauhid 
menjadi penyatu antara eksistensi Allah, alam, dan manusia. Analisis ini mempertegas 
bahwa pendidikan Islam bukan sekadar proses utilitarian, melainkan sebuah jalan menuju 
ma’rifatullah. 

Argumen Syed Muhammad Naquib al-Attas (1991) mengenai adab dan posisi 
ontologis manusia, serta penekanan Seyyed Hossein Nasr (1981) terhadap sacred knowledge, 
memberikan landasan kuat bahwa kebahagiaan hakiki (sa’adah) hanya dapat dicapai ketika 
intelektualitas dibimbing oleh kesadaran spiritual. Oleh karena itu, Filsafat Pendidikan 
Islam dalam penelitian ini diposisikan sebagai "kompas" yang menyatukan ilmu, iman, dan 
amal secara koheren. 

 

3. Sintesis Epistemologis: Islamisasi dan Integrasi Sains-Agama 
Pembahasan mengenai Islamisasi pengetahuan menunjukkan bahwa dikotomi ilmu 

agama dan umum merupakan hambatan utama dalam pendidikan modern. Melalui 
langkah strategis Al-Faruqi (1989), penelitian ini melihat perlunya membangun kembali 
struktur ilmu berdasarkan worldview Islam. Hal ini diperkuat dengan pendekatan dialog dan 
integrasi Barbour (2000) yang meniadakan konflik antara sains dan agama. 

Data menunjukkan bahwa integrasi filsafat ilmu sangat krusial dalam pendidikan 
karakter. Temuan Trianti, Irawan, dan Priatna (2025) mendukung argumen bahwa arah 
moral pendidikan dipandu oleh dasar epistemologis yang kuat. Hal ini menjadi fondasi 
bagi pengembangan model MDLIT (Mindful, Meaningful, Joyful Learning with Islamic Values), 
di mana dimensi kognitif dihubungkan langsung dengan nilai spiritual: muraqabah 
(pengawasan diri), hikmah (kebijaksanaan), dan sa’adah (kebahagiaan). 

 

4. Validasi Empiris: Dampak Pembelajaran Berbasis Spiritualitas  
Analisis terhadap berbagai studi empiris memperkuat efektivitas pendekatan spiritual 

di lingkungan pendidikan. Integrasi sains-agama terbukti meningkatkan kesadaran 
reflektif siswa (Nuraeni & Irawan, 2021). Selain itu, internalisasi nilai mahabbah (cinta 
kasih) ditemukan berkolerasi positif dengan peningkatan joyful learning dan etika 
akademik (Permana, Irawan, & Priatna, 2024). 

Bahkan, dalam disiplin sains yang kaku sekalipun, penggunaan pendekatan 
falsifikasionisme dapat diarahkan menjadi bukti ontologis eksistensi Tuhan (Fauzi, 
Irawan, & Hasanah, 2023). Hasil-hasil penelitian ini memberikan bukti kuat bahwa 
pendekatan berbasis spiritualitas bukan sekadar konsep normatif, melainkan solusi 
empiris yang mampu meningkatkan kualitas pengalaman belajar secara holistik di sekolah. 

 

5. Analisis Kondisi Eksistensial Pembelajaran PAI di SMPN 52 Bandung 
Analisis terhadap tiga dokumen utama (Modul Ajar, RPP, dan Buku Teks PAI kelas 

IX) menunjukkan bahwa nilai-nilai spiritual dan reflektif telah muncul, namun belum 
sepenuhnya terintegrasi dalam kerangka Deep Learning. 

Tabel 1. Hasil Analisis Dokumen Pembelajaran 
Aspek 

Pembelajaran 
Indikator MDLIT Temuan pada Dokumen Kategori 

Tujuan 
Pembelajaran 

Keterkaitan antara ilmu dan 
nilai Tauhid 

Termuat pada 2 dari 3 dokumen (tujuan 
mencantumkan “menyadari kebesaran 
Allah melalui ilmu”) 

Cukup 

Kegiatan Inti Aktivitas refleksi atau 
tafakkur ilmiah 

Hanya muncul dalam Modul Ajar tema 
“Keindahan Alam dan Ciptaan Allah” 

Kurang 

Penilaian Evaluasi aspek spiritual dan 
akhlak 

Tidak tercantum indikator eksplisit Rendah 



Nur Hidayah 
 AN NAJAH (Jurnal Pendidikan Islam dan Sosial Keagamaan) Vol. 05 No.01 (Jauniari 2026)  

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

340 

Materi Ajar Keterpaduan antara ilmu 
agama dan sains 

Materi sains belum dikaitkan dengan 
nilai spiritual 

Kurang 

Bahasa dan 
Narasi 

Nuansa afektif, etika, dan 
adab 

Terlihat pada buku teks, bab akhlak dan 
keteladanan 

Baik 

 
Hasil analisis dokumen menunjukkan bahwa prinsip Mindful–Meaningful–Joyful 

Learning sudah mulai diakomodasi, namun belum tersusun secara sistematis. Kegiatan 
belajar lebih banyak menekankan aspek kognitif, sedangkan dimensi ontologis dan 
aksiologis masih terbatas pada penanaman nilai moral umum, belum sampai pada 
Muraqabah dan Hikmah. 

Untuk mengetahui persepsi siswa terhadap penerapan prinsip Deep Learning spiritual, 
dilakukan angket dengan 10 butir pernyataan berskala Likert (1–5). 

 
Tabel 2. Ringkasan Hasil Angket Persepsi Siswa 

Aspek Pernyataan Inti Skor 
Rata-rata 

Kategori 

Mindful 
Learning 

Saya merasa lebih fokus dan sadar bahwa belajar PAI adalah 
bagian dari ibadah 

4,4 Sangat 
Baik 

Meaningful 
Learning 

Saya memahami hubungan antara ilmu umum dan nilai agama 4,1 Baik 

Joyful Learning Saya merasa senang dan damai saat belajar PAI 4,3 Sangat 
Baik 

Integrasi 
Tauhid 

Guru selalu mengaitkan ilmu dengan kebesaran Allah SWT 4,0 Baik 

Hikmah dan 
Refleksi 

Setelah pelajaran PAI, saya merenungkan makna kehidupan 3,8 Cukup 

Evaluasi 
Spiritual 

Saya mendapat umpan balik tentang perilaku dan adab dalam 
belajar 

3,7 Cukup 

Total Rata-rata 
Skor 

 
4,05 Baik 

 
Data menunjukkan bahwa persepsi siswa terhadap pembelajaran PAI di SMPN 52 

tergolong baik dan positif. Mayoritas siswa merasakan peningkatan kesadaran spiritual 
(mindful learning) serta kebahagiaan dalam proses belajar (joyful learning). Namun, aspek 
meaningful learning masih memerlukan penguatan melalui integrasi ilmu agama dan sains 
agar siswa tidak memandang keduanya secara dikotomis. 

Wawancara dengan guru PAI SMPN 52 Bandung mengungkapkan pandangan 
berikut: 

“Kami sudah mencoba mengajak siswa berpikir tentang tanda-tanda kebesaran Allah lewat pelajaran PAI. 
Tapi untuk mengaitkan dengan sains atau konsep ilmiah, memang masih perlu bimbingan lebih lanjut. 
Siswa senang saat pembelajaran diselingi refleksi dan kisah teladan, karena terasa lebih hidup dan 
bermakna.” — (Guru PAI, Wawancara, 25 November 2025) 

Temuan ini memperkuat bahwa praktik pembelajaran sudah memiliki potensi 
spiritual, namun memerlukan model konseptual yang sistematis seperti MDLIT, agar 
guru memiliki panduan pedagogis berbasis Tauhid dan refleksi ilmiah. 

 
6.  Rekonstruksi Model MDLIT: Menuju Pendidikan Islam Integratif-
Transenden 

Berdasarkan hasil analisis dokumen, angket, dan wawancara, dapat disimpulkan 
bahwa implementasi nilai-nilai Mindful, Meaningful, dan Joyful Learning dalam 
pembelajaran PAI di SMPN 52 Bandung telah berlangsung secara parsial, 
namun belum terstruktur dalam kerangka filosofis yang integratif. 

Model MDLIT yang dikembangkan melalui rekonstruksi konseptual Filsafat 
Ilmu Islam memberikan arah baru bagi penguatan spiritualitas pendidikan melalui 



Nur Hidayah 
 AN NAJAH (Jurnal Pendidikan Islam dan Sosial Keagamaan) Vol. 05 No.01 (Jauniari 2026)  

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

341 

tiga dimensi utama: 
1. Ontologis – Muraqabah: kesadaran akan kehadiran Tuhan dalam setiap proses 

belajar. Terlihat dalam aktivitas reflektif siswa dan tujuan pembelajaran berbasis 
Tauhid. 

2. Epistemologis – Hikmah: integrasi ilmu agama dan sains untuk menghindari 
dikotomi pengetahuan. Belum banyak muncul dalam materi ajar, namun mendapat 
respon positif dari guru dan siswa. 

3. Aksiologis – Sa‘adah: kebahagiaan spiritual dalam proses pembelajaran. Terwujud 
dalam suasana belajar yang damai, antusias, dan penuh adab. 

Temuan ini sejalan dengan pandangan Irawan (2019) dalam Filsafat Manajemen 
Pendidikan Islam, bahwa pendidikan Islam harus membentuk kesadaran integratif antara 
akal, hati, dan iman. Selain itu, Irawan (2020) dalam Manajemen Perubahan menegaskan 
pentingnya transformasi budaya belajar menuju learning with conscience, yang juga 
tercermin dalam karakter MDLIT. Dan temuan penelitian ini mengonfirmasi bahwa 
struktur pembelajaran yang menekankan hubungan antara ilmu dan nilai spiritual dapat 
meningkatkan makna belajar peserta didik. Hal ini sejalan dengan penelitian Julhamdani, 
Irawan, dan Priatna (2023), yang menegaskan pentingnya struktur filsafat ilmu dalam 
pembelajaran agama Islam untuk membentuk karakter dan kesadaran moral siswa. Dalam 
konteks MDLIT, struktur tersebut direpresentasikan melalui keterpaduan antara 
meaningful learning dan nilai Hikmah, yang tidak hanya memperkaya wawasan intelektual 
tetapi juga menumbuhkan kesadaran reflektif berbasis Tauhid. 

Secara filosofis, hasil penelitian ini membuktikan bahwa pembelajaran PAI di tingkat 
SMP dapat menjadi media aktualisasi prinsip Tauhid dalam praksis pedagogi. Nilai-nilai 
muraqabah, hikmah, dan sa‘adah bukan hanya dimensi moral, tetapi juga epistemologis 
yang menuntun proses berpikir kritis dan reflektif. 

Secara praktis, MDLIT dapat menjadi pedoman inovasi pembelajaran transenden 
bagi guru PAI di sekolah umum. Implementasi lebih lanjut perlu diarahkan pada: 

1. pengembangan modul ajar berbasis Tauhid, 
2. penyusunan instrumen penilaian spiritual-kognitif, 
3. serta pelatihan guru untuk memperkuat integrasi nilai-nilai Islam dalam setiap fase 

pembelajaran. 
 

D. KESIMPULAN 
Analisis terhadap tiga dokumen utama (Modul Ajar, RPP, dan Buku Teks PAI kelas 

IX) menunjukkan bahwa Penelitian ini bertujuan untuk menguji relevansi empiris Model 
Deep Learning Integratif Transenden (MDLIT) dalam konteks pembelajaran 
Pendidikan Agama Islam (PAI) di SMP Negeri 52 Kota Bandung. Berdasarkan hasil 
analisis dokumen, angket siswa, dan wawancara guru, dapat disimpulkan beberapa hal 
berikut: 
1. Penerapan prinsip Mindful–Meaningful–Joyful Learning dalam pembelajaran PAI 

di SMPN 52 Bandung telah berlangsung secara parsial. Siswa menunjukkan kesadaran 
spiritual (mindful) dan kebahagiaan belajar (joyful), namun integrasi ilmu agama dan sains 
(meaningful–hikmah) masih perlu diperkuat. 

2. Analisis dokumen dan observasi menunjukkan bahwa nilai-nilai Tauhid telah 
terinternalisasi pada aspek tujuan pembelajaran, namun belum menjadi orientasi utama 
dalam desain evaluasi dan materi ajar. Pembelajaran masih dominan kognitif dan belum 
sistematis menanamkan muraqabah (refleksi spiritual) dan hikmah (kebijaksanaan 
epistemologis). 

3. Hasil angket terhadap 32 siswa menunjukkan skor rata-rata persepsi positif sebesar 
4,05 (kategori “baik”), yang berarti siswa merasakan pengalaman belajar yang bermakna, 



Nur Hidayah 
 AN NAJAH (Jurnal Pendidikan Islam dan Sosial Keagamaan) Vol. 05 No.01 (Jauniari 2026)  

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

342 

reflektif, dan menyenangkan. Hal ini mendukung asumsi bahwa pembelajaran PAI 
berbasis spiritual dapat meningkatkan kualitas keterlibatan dan makna belajar. 

4. Wawancara guru PAI mengungkap bahwa penerapan nilai-nilai Tauhid dan refleksi 
spiritual masih bersifat intuitif dan belum memiliki panduan model yang baku. Oleh 
karena itu, MDLIT berpotensi menjadi framework konseptual yang dapat memandu guru 
dalam merancang pembelajaran transendental yang integratif. 

5. Secara filosofis, hasil penelitian ini memperkuat pandangan Irawan (2019) dalam 
Filsafat Manajemen Pendidikan Islam dan Irawan (2020) dalam Manajemen Perubahan, 
bahwa pendidikan Islam harus menata ulang budaya belajar dengan menempatkan 
Tauhid sebagai pusat transformasi epistemologi dan aksiologi pembelajaran. 
Dengan demikian, MDLIT memiliki validitas empiris awal sebagai model 

pembelajaran berbasis Filsafat Pendidikan Islam yang mampu menyatukan dimensi 
ontologis (muraqabah), epistemologis (hikmah), dan aksiologis (sa‘adah). Model ini 
diharapkan dapat menjadi paradigma baru dalam pengembangan pendidikan Islam 
transendental yang berorientasi pada pembentukan Insan Kamil. 

 

E. DAFTAR PUSTAKA 
Al-Attas, S. M. N. (1991). The Concept of Education in Islam: A Framework for an Islamic 

Philosophy of Education. Kuala Lumpur: ISTAC. 
Al-Faruqi, I. R. (1989). Islamization of Knowledge: General Principles and Work Plan. Herndon, 

VA: International Institute of Islamic Thought (IIIT). 
Anna, D. N. (2022). Metode sains menurut Ian G. Barbour dan sumbangannya terhadap 

pengkajian Islam. Jurnal Filsafat, Sains, Teknologi, dan Sosial Budaya, 3(1), 1–17. 
Arifin, M. F. S., Efendi, E., & Nurhayati, N. S. Y. (2022). Agama dan sains dalam struktur 

pembidangan studi Islam di Indonesia. Al-Adabiya: Jurnal Kebudayaan dan 
Keagamaan, 17(1), 67–87. 

Barbour, I. G. (2000). When Science Meets Religion: Enemies, Strangers, or Partners? San 
Francisco, CA: HarperSanFrancisco. 

Biggs, J., & Tang, C. (2011). Teaching for Quality Learning at University (4th ed.). Maidenhead: 
McGraw-Hill. 

Fauzi, I. S., Irawan, & Hasanah, A. (2023). Pandangan falsifikasionisme tentang 
keberadaan Tuhan dalam pembelajaran konsep entropi. Jurnal Filsafat, Sains, 
Teknologi, dan Sosial Budaya, 29(4), 25–32. 

Fullan, M., Quinn, J., & McEachen, J. (2018). Deep Learning: Engage the World Change the 
World. Thousand Oaks, CA: Corwin. 

Gardner, H. (1999). The Disciplined Mind: What All Students Should Understand. New York: 
Simon & Schuster. 

Irawan. (2017). Paradigma keilmuan manajemen pendidikan islam. Manageria: Jurnal 
Manajemen Pendidikan Islam, 1(2), 297–315. 

Irawan. (2019). Filsafat Manajemen Pendidikan Islam. Bandung: Rosdakarya. 
Irawan. (2020). Manajemen Perubahan: Transformasi dan Perubahan Budaya Organisasi. 

Bandung: IAIN–UIN Press. 
Irawan, & Priatna, T. (2023). Etika mahabbah dalam pendidikan Islam kontemporer. 

Jurnal Budi Pekerti Agama Islam (JBPAI), 2(3), 123–135. 
Julhamdani, F., Irawan, & Priatna, T. (2023). Peranan struktur filsafat ilmu dalam 

pembelajaran agama Islam untuk meningkatkan pendidikan karakter. Jurnal Review 
Pendidikan dan Pengajaran (JRPP), 6(4), 4491–4497. 

Langer, E. J. (1997). The Power of Mindful Learning. Reading, MA: Addison-Wesley. 
Lestari, S. H. (2020). Islamization of knowledge of Ismail Raji Al-Faruqi in typologies of 

science and religion. TA’LIM: Jurnal Studi Pendidikan Islam, 3(2), 127–141. 
Lings, M. (1975). What is Sufism? London: George Allen & Unwin. 



Nur Hidayah 
 AN NAJAH (Jurnal Pendidikan Islam dan Sosial Keagamaan) Vol. 05 No.01 (Jauniari 2026)  

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

343 

Maulana, M. N. A., Aulia, F., & Irawan. (2025). Analisis pemahaman Al-Ghazali dan Abu 
Thalib Al-Makky terhadap struktur keilmuan PAI. Jurnal Miftahul Ilmi: Jurnal 
Pendidikan Agama Islam, 2(1), 13–29. 

Nasr, S. H. (1981). Knowledge and the Sacred. New York: Crossroad. 
Nuraeni, R., & Irawan. (2021). Implementation of scientific integration concept 

monitoring and evaluation on the pesantren learning curriculum. Al-Tanzim: Jurnal 
Manajemen Pendidikan Islam, 5(2), 86–95. 

Permana, G. S., Irawan, & Priatna, T. (2024). Hegemoni kekuasaan penguasa terhadap 
pendidikan bermoral dalam tataran ontologis, epistemologis dan aksiologis. Sinar 
Kasih: Jurnal Pendidikan Agama dan Filsafat, 2(3), 123–131. 

Popper, K. (2002). The Logic of Scientific Discovery. London: Routledge Classics. 
Trianti, E., Irawan, & Priatna, T. (2025). Integrasi filsafat ilmu dalam pendidikan karakter 

di lembaga pendidikan Islam: Tantangan dan peran guru. Educompassion: Jurnal 
Integrasi Pendidikan Islam dan Global, 1(3). 

Wan Daud, W. M. N. (1998). The Educational Philosophy and Practice of Syed Muhammad 
Naquib Al-Attas. Kuala Lumpur: ISTAC. 

 
 


