https:/ /journal.nabest.id /index.php/annajah
e-ISSN: 2964-965X (Media Online) | p-ISSN: 2964-9633 (Media Cetak)
Vol. 05 No.01 (Januari 2026)

Submitted: 28-11-2025 | Accepted: 03-12-2025 | Published: 01-01-2026

PERAN METODOLOGI STUDI ISLAM DALAM MENGHADAPI
DEISLAMISASI MELALUI MEDIA DAN BUDAYA POPULER

Wirya Fatiha Alif', Muhammad Rafli’, Dhika Bintang Dwiputra’
'?? Program Studi Pendidikan Agama Islam, Universitas Negeti Jakarta

E-mail: wiryaalif356(@gmail.com, rafliaping236@gmail.com, dhikabd@gmail.com

KEY WORDS: Islamic Studies Methodology, De-Islamization, Media, Popular Culture, Cultural Da'wah.

KATA KUNCI: Metodologi Studi Islam, Deislamisasi, Media, Budaya Populer, Dakwah Kultural.

PENDAHULUAN

Dalam lanskap global yang ditandai oleh derasnya arus informasi, identitas keislaman
tengah berhadapan dengan gelombang besar representasi media dan budaya populer yang
kerap menampilkan wajah Islam secara reduktif, bahkan distorsif. Fenomena deislamisasi,
yakni proses pengaburan nilai-nilai Islam dalam kesadaran publik, tidak lagi berlangsung
melalui kekuatan militer atau politik, tetapi melalui mekanisme yang lebih halus: tayangan
hiburan, narasi sinema, konten digital, dan gaya hidup viral di media sosial. Akibatnya, ajaran
Islam yang bersifat substansial dan spiritual sering kali tergantikan oleh simbol-simbol
identitas yang dangkal dan komersial.

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)
268



https://journal.nabest.id/index.php/annajah
mailto:wiryaalif356@gmail.com
mailto:rafliaping236@gmail.com
mailto:dhikabd@gmail.com

Wirya Fatiha Alif, Muhammad Rafli, Dhika Bintang Dwiputra
AN NAJAH (Jurnal Pendidikan Islam dan Sosial Keagamaan) Vol. 05 No.01 (Jauniari 2026)

Kondisi ini menuntut adanya respon ilmiah dan strategis dari para cendekiawan
Muslim, khususnya melalui penguatan metodologi studi Islam. Selama ini, studi Islam sering
dipersepsikan sebatas kajian normatif yang hanya berkutat pada teks dan hukum, padahal
dalam konteks modern, studi Islam juga harus mampu membaca realitas sosial, budaya, dan
media secara kritis. Metodologi studi Islam tidak hanya berfungsi sebagai perangkat untuk
memahami wahyu, tetapi juga sebagai alat analisis untuk menafsirkan bagaimana nilai-nilai
Islam dihadirkan, dinegosiasikan, bahkan dipinggirkan dalam ruang publik kontemporer.

Media dan budaya populer memiliki daya pengaruh yang luar biasa dalam membentuk
cara berpikir dan bertindak generasi muda. Melalui film, musik, fesyen, influencer, dan
algoritma media sosial, nilai dan gaya hidup baru terus dikonstruksi. Jika ruang ini dibiarkan
tanpa intervensi ilmiah dan etis, maka proses deislamisasi akan berjalan semakin sistematis:
nilai religius diubah menjadi gaya hidup yang estetis, moralitas direduksi menjadi tren, dan
spiritualitas dijadikan komoditas. Di sinilah urgensi metodologi studi Islam menemukan
relevansinya—yakni untuk menghadirkan paradigma tafsir dan analisis yang mampu
menegaskan kembali posisi Islam sebagai sumber nilai, bukan sekadar simbol budaya.

Pendekatan metodologis yang integratif antara normatif-teologis, historis, sosiologis,
dan kultural menjadi kebutuhan mendesak. Islam perlu dipahami tidak hanya sebagai teks
yang sakral, tetapi juga sebagai praksis sosial yang dinamis. Dengan demikian, studi Islam
dapat menjadi fondasi bagi pembangunan literasi media Islami, penguatan narasi dakwah
kultural, serta pembentukan kesadaran kritis terhadap strategi deislamisasi yang terselubung
dalam budaya populer.

Tulisan ini bertujuan untuk menganalisis secara mendalam bagaimana metodologi
studi Islam dapat berperan sebagai alat epistemologis dan praksis dalam menghadapi
deislamisasi melalui media dan budaya populer. Diharapkan, penelitian ini memberikan
kontribusi konseptual bagi pengembangan studi Islam yang relevan, kontekstual, dan
responsif terhadap tantangan peradaban digital masa kini.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian
kepustakaan (library research). Pendekatan ini dipilih karena fokus kajian berada pada ranah
konseptual dan analitis, yakni menggali peran metodologi studi Islam dalam menghadapi
fenomena deislamisasi yang berkembang di ruang media dan budaya populer. Pendekatan
kualitatif memungkinkan peneliti untuk memahami makna, ide, dan nilai yang terkandung
dalam teks-teks ilmiah maupun wacana sosial-budaya secara mendalam dan interpretatif.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Deislamisasi Sebagai Upaya Menyelaraskan Nilai-nilai Islam dengan Paradigma
Sekuler-Modern

Secara etimologi, istilah deislamisasi merupakan kelompok kata nomina (kata benda),
yang berasal dari kata dasar “islam” dengan awalan “de” serta ditambahi akhiran “isasi”. Kata
“de” artinya adalah; menghilangkan atau mengurangi. Sedangkan “islamisasi” adalah
“pengislaman”, yaitu proses konversi masyarakat manjadi beragama Islam.

Menurut Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), arti kata deislamisasi adalah
penghilangan harkat Islam. Sedangkan dalam Kamus Bahasa Inggris (English Dictionary),
deislamisasi (delslamization) diartikan sebagai; “the process of decreasing the Islamic
character; deconversion from Islam”.

Deislamisasi merupakan lawan atau kebalikan dari islamisasi. Jika islamisasi diartikan sebagai
proses penyebaran dan pengembangan agama Islam. Maka deislamisasi adalah sebaliknya,
yaitu pengurangan nilai-nilai Islam. Dengan kata lain, deislamisasi bertujuan untuk mereduksi
atau bahkan dekonversi dari Islam menjadi tidak Islam (murtad).

Allah Swt berfirman dalam gs As-Shaff ayat 8 :

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

269



Wirya Fatiha Alif, Muhammad Rafli, Dhika Bintang Dwiputra
AN NAJAH (Jurnal Pendidikan Islam dan Sosial Keagamaan) Vol. 05 No.01 (Jauniari 2026)

5358015 5 5 055 2ot Ay g5l A 3515200 3

"Mereka hendak memadamkan cahaya (agama) Allah dengan mulut mereka, sedangkan Allah tetap
menyempurnakan cahaya-Nya walaupun orang-orang kafir tidak menynkar."

Dalam tafsir al muyassar dikatakan Orang-orang zhalim itu ingin membatalkan
kebenaran yang dengannya Muhammad diutus, yaitu al-Quran, dengan ucapan-ucapan
mereka yang dusta. Allah memenangkan kebenaran dengan menyempurnakan agamaNya
sekalipun orang-orang yang mengingkari dan mendustakan membencinya (TafsirWeb, 2024).

Berdasarkan ayat tersebut, dapat dipahami bahwa Allah SWT mengisyaratkan akan
upaya tipu daya musuh-musuh Islam, yang berusaha keras ingin memadamkan cahaya agama
Islam. Mereka melakukan berbagai cara, baik dengan ucapan mereka, maupun tindakan-
tindakan yang mereka lakukan, bahkan cara apa pun yang mereka yakini bisa untuk
menghalangi dan menggagalkan dakwah agama Islam.
gerakan deislamisasi ini sangat dinamis, bentuk dan jenisnya pun sangat beragam. Di
Indonesia sendiri gerakan ini dapat dibagi ke dalam tiga gerakan, seperti yang dikemukakan
oleh M. Natsir, yaitu; gerakan pemurtadan (kristenisasi), gerakan sekularisasi, dan gerakan
nativisasi. Seperti yang disebutkan oleh M. Natsir salah satunya ada sekularisasi.

Secara etimologi, sekularisasi berasal dari kata dasar sekular yang diambil dari bahasa
Latin, yakni “saeculum” yang mempunyai pengertian tentang masa (waktu) atau generasi.
Kata “saeculum” sendiri merupakan salah kata dalam bahasa Latin, yang mempunyai arti
“dunia”. Kata lainnya yang juga mempunyai arti dunia adalah “mundus”. Jika “saeculum”
menunjukkan makna tentang “waktu”, maka “mundus” menunjukkan makna “ruang”.
Adapun lawan kata “saeculum” adalah “eternum” memiliki makna keabadian atau kekal, yang
digunakan untuk menunjukkan sifat alam yang kekal abadi, yaitu alam sesudah dunia
(akhirat).

Secara terminologi, kata sekular atau faham sekular (sekularisme) dalam Ensiklopedi
Britania, seperti yang dikutip oleh Yusuf Qardhawi, diterjemahkan sebagai gerakan sosial
yang bertujuan untuk menjauhkan manusia dari orientasi agama (akhirat) dengan semata-
mata hanya berorientasi pada hal-hal keduniaan.

Berdasarkan uraian di atas, dapat dipahami bahwa sekular itu adalah hal yang bersifat
duniawi, yakni terdapat sekat (pemisah) antara hal-hal yang berhubungan dengan keduniaan
dan agama (dikotomi). Masalah keduniaan dianggap sebagai masalah dunia, begitupun terkait
masalah keagamaan (spiritualitas) tetap dianggap hanya sebagai masalah agama dan dinilai
tidak mempunyai keterkaitan satu sama lain. Adapun proses melepaskan konteks dunia dari
agama ini disebut dengan istilah Sekularisasi.

Budaya Pop Sebagai Bentuk Modernitas

Budaya pop telah menjadi bagian integral dari kehidupan manusia di era globalisasi.
Hal ini mencakup film, musik, mode, media sosial, dan gaya hidup modern yang berkembang
pesat dan memengaruhi cara berpikir serta bertindak individu, termasuk umat Islam. Dalam
situasi ini, tantangan terbesar adalah bagaimana menjaga identitas keislaman sambil tetap
terbuka terhadap perkembangan budaya populer. Di era globalisasi yang penuh tantangan
ini, media sosial telah bertransformasi menjadi arena pertempuran identitas yang sengit. Arus
informasi yang deras dan konten yang beragam, seringkali tanpa filter, berpotensi besar untuk
menggerus nilai-nilai luhur dan jati diri umat Islam. Oleh karena itu, kita sebagai umat Islam,
tidak bisa lagi bersikap pasif. Kita harus proaktif mengisi ruang digital dengan narasi-narasi
positif, konten edukatif, dan inspirasi yang bersumber dari ajaran Islam. Ini bukan hanya soal
menjaga identitas, tetapi juga tentang menyebarkan kebaikan dan menjadi agen perubahan di
tengah arus budaya global yang semakin kompleks (Ibad, 2025).

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

270



Wirya Fatiha Alif, Muhammad Rafli, Dhika Bintang Dwiputra
AN NAJAH (Jurnal Pendidikan Islam dan Sosial Keagamaan) Vol. 05 No.01 (Jauniari 2026)

Budaya pop dapat memiliki pengaruh yang signifikan dalam membentuk identitas
generasi muda Muslim. Dengan adanya digitalisasi di era modern ini, melalui platform digital
terutama media sosial, umat Muslim terlebih lagi pemudanya mendapatkan akses yang belum
pernah terjadi sebelumnya ke berbagai aspek budaya pop global, yang memungkinkan mereka
untuk mengeksplorasi dan mengintegrasikan elemen-elemen baru ke dalam identitas
keislaman mereka. Penelitian ini mengungkapkan bahwa pemuda Muslim menggunakan
media sosial sebagai platform untuk mengekspresikan diri dan menegosiasikan identitas
mereka, seringkali dengan cara yang kreatif dan inovatif, sambil tetap mematuhi nilai-nilai
Islam. Adaptasi nilai-nilai budaya pop yang sesuai dengan prinsip Islam, seperti dalam fashion
syar’i, musik, dan konten online, menunjukkan bagaimana pemuda Muslim berusaha untuk
tetap relevan dan terhubung dengan budaya kontemporer tanpa mengorbankan keyakinan
agama mereka. Hal ini mencerminkan kemampuan adaptasi dan fleksibilitas dalam praktik
keagamaan mereka, serta keinginan untuk berpartisipasi dalam dialog budaya yang lebih luas.
Namun, penelitian juga menemukan bahwa proses negosiasi ini tidak selalu mudah dan dapat
menimbulkan tantangan, terutama ketika berhadapan dengan tekanan untuk mengikuti tren
yang mungkin bertentangan dengan nilai-nilai Islam (Azzahra, 2024).

Namun, peningkatan eksposur ini juga membawa tantangan. Sementara beberapa
pemuda Muslim menemukan cara untuk menyelaraskan nilai-nilai Islam dengan budaya pop,
sementara yang lain mungkin merasa tertekan untuk mengikuti tren yang tidak selaras dengan
keyakinan mereka. Pertanyaan tentang autentisitas dan komersialisasi praktik keagamaan
muncul, memicu diskusi tentang apa artinya menjadi Muslim di era digital. Di sisi lain, ada
kekhawatiran bahwa budaya pop dapat mengaburkan atau menggantikan tradisi lokal dan
keunikan budaya. Oleh karena itu, penting bagi komunitas Muslim untuk menavigasi lanskap
budaya pop dengan cara yang memperkuat identitas keislaman mereka sambil tetap terbuka
terhadap dialog dan inovasi (Azzahra, 2024).

Ugensi Metodologi Studi Islam dalam Membaca Fenomena Sosial-Budaya

Metodologi studi Islam memiliki fungsi yang sangat penting, tidak hanya untuk
memahami ajaran Islam secara normatif—baik dari segi teologis maupun dogmatis—tetapi
juga sebagai kerangka ilmiah untuk menganalisis realitas sosial dan budaya yang berkembang
di tengah masyarakat Muslim. Islam sebagai agama yang kontekstual hadir tidak di ruang
hampa; ajaran-ajarannya selalu berinteraksi dengan berbagai konteks sosial, budaya, politik,
dan ekonomi. Oleh karena itu, diperlukan metodologi studi Islam yang mampu membaca
teks (nash) secara kontekstual, memahami realitas sosial umat, serta menemukan relevansi
ajaran Islam terhadap persoalan-persoalan kontemporer.

Selain itu, studi Islam juga berfungsi sebagai alat analisis sosial. Melalui metodologi
yang tepat, ajaran Islam dapat dipahami bukan hanya sebagai sistem keimanan, tetapi juga
sebagai sumber nilai dan etika sosial yang dapat digunakan untuk menganalisis berbagai
struktur sosial seperti keadilan, kemiskinan, gender, dan kekuasaan. Dengan demikian, studi
Islam berkembang menjadi ilmu sosial keagamaan, bukan sekadar ilmu keagamaan yang
bersifat normatif.

Lebih jauh, metodologi studi Islam berperan penting dalam menjembatani antara teks
dan konteks. Pendekatan-pendekatan seperti historis, sosiologis, antropologis, dan
hermeneutik membantu mengaitkan teks-teks keagamaan (wahyu, hadis, dan figh) dengan
realitas sosial serta budaya masyarakat. Pendekatan ini mencegah lahirnya pemahaman Islam
yang kaku, sekaligus memungkinkan penafsiran yang dinamis dan adaptif terhadap
perubahan zaman.

Pada akhirnya, pendekatan metodologis yang komprehensif dalam studi Islam dapat
membangun kesadaran kritis di kalangan umat. Melalui cara pandang ini, umat didorong
untuk berpikir reflektif, menghindari sikap fatalistik atau tekstualis sempit, serta membangun
pemahaman Islam yang benar-benar mencerminkan nilai-nilai rahmatan il ‘alamin.

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

271



Wirya Fatiha Alif, Muhammad Rafli, Dhika Bintang Dwiputra
AN NAJAH (Jurnal Pendidikan Islam dan Sosial Keagamaan) Vol. 05 No.01 (Jauniari 2026)

Metodologi studi Islam, yang mencakup berbagai pendekatan seperti tafsir sosial,
historis, fenomenologis, hermeneutik, dan semiotik, merupakan perangkat penting dalam
memahami ajaran Islam secara lebih mendalam dan kontekstual. Setiap pendekatan memiliki
fungsi dan kekhasan tersendiri dalam menafsirkan teks serta realitas sosial umat Islam.
Melalui pendekatan-pendekatan ini, studi Islam tidak lagi terbatas pada aspek normatif-
doktrinal, melainkan berkembang menjadi ilmu yang dinamis dan terbuka terhadap
perubahan sosial dan budaya.

Pendekatan tafsir sosial, misalnya, berupaya membaca ulang teks-teks Islam dengan
mempertimbangkan realitas sosial masyarakat. Pendekatan ini memandang bahwa Al-Qur’an
dan hadis tidak hanya berbicara kepada masyarakat Arab abad ke-7, tetapi juga memiliki
pesan universal yang relevan untuk masyarakat modern. Dengan demikian, tafsir sosial
berfungsi untuk mengontekstualisasikan ajaran Islam agar mampu memberikan solusi
terhadap berbagai persoalan kekinian seperti kemiskinan, ketidakadilan, krisis moral, dan
degradasi lingkungan.

Sementara itu, pendekatan historis menekankan pentingnya memahami latar
belakang turunnya wahyu, situasi sosial politik pada masa Nabi, serta perkembangan
pemikiran Islam sepanjang sejarah. Melalui pendekatan ini, kita dapat mengetahui bahwa
pemahaman terhadap teks Islam selalu dipengaruhi oleh konteks sejarahnya, sehingga
interpretasi yang dihasilkan pun bisa berbeda sesuai dengan perubahan zaman. Pendekatan
ini membantu menghindari pemahaman yang kaku dan literal terhadap teks keagamaan.

Pendekatan fenomenologis, di sisi lain, berfokus pada pengalaman keagamaan
manusia secara subjektif. Pendekatan ini menyoroti bagaimana umat Islam menghayati dan
mempraktikkan ajaran agamanya dalam kehidupan sehari-hari, serta bagaimana nilai-nilai
Islam membentuk identitas dan perilaku sosial. Hal ini menjadikan studi Islam lebih dekat
dengan kehidupan nyata umat, bukan hanya berhenti pada tataran konsep atau teori.

Kemudian, pendekatan hermeneutik berperan penting dalam menafsirkan makna
teks secara mendalam dengan mempertimbangkan hubungan antara teks, penafsir, dan
konteks. Hermeneutika membantu menggali pesan-pesan moral dan spiritual dalam Al-
Qur’an dan hadis agar tetap relevan bagi generasi masa kini. Sedangkan pendekatan semiotik
digunakan untuk menganalisis simbol-simbol Islam yang tersebar dalam berbagai media, baik
berupa seni, film, literatur, maupun media sosial. Dengan pendekatan ini, simbol-simbol
keislaman tidak hanya dipahami secara tekstual, tetapi juga dilihat sebagai representasi budaya
dan komunikasi nilai-nilai Islam dalam masyarakat modern.

Lebih jauh lagi, metodologi studi Islam juga dapat diterapkan untuk menafsirkan
dinamika budaya populer dalam perspektif Islam. Budaya populer seperti musik, film,
fashion, dan media digital sering kali menjadi arena pertemuan antara nilai-nilai global dan
lokal, termasuk nilai-nilai keislaman. Melalui kajian yang metodologis dan ilmiah, studi Islam
dapat mengungkap bagaimana ajaran Islam hadir, ditafsirkan, atau bahkan dinegosiasikan
dalam budaya populer tersebut. Dengan demikian, metodologi studi Islam tidak hanya
memperkaya pemahaman terhadap teks keagamaan, tetapi juga menjadikan Islam relevan
dengan perkembangan zaman dan kehidupan sosial masyarakat yang terus berubah.

Kritik terhadap Representasi Islam dalam Media Populer

1. Islam sering direpresentasikan secara stereotipikal (ekstrem, kaku, tidak modern) di media.
a. Stereotip Islam Ekstrem dan Kekerasan:

Media kerap menampilkan Muslim sebagai kelompok yang konservatif, garis keras, atau
radikal, yang terkait erat dengan terorisme dan kekerasan. Representasi semacam ini
memperkuat narasi bahwa Islam adalah agama yang intoleran dan keras, sehingga memicu
stigma negatif dan Islamofobia.

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

272



Wirya Fatiha Alif, Muhammad Rafli, Dhika Bintang Dwiputra
AN NAJAH (Jurnal Pendidikan Islam dan Sosial Keagamaan) Vol. 05 No.01 (Jauniari 2026)

b. Islam Sebagai Agama yang Kaku dan Tidak Modern:

Islam sering digambarkan sebagai ajaran yang tekstualis, rigid, dan tidak adaptif terhadap
perubahan zaman. Gambarannya adalah Islam yang anti-majemuk, keras, dan tidak relevan
dengan dunia modern, sehingga dianggap tidak “laku” di kalangan umat Muslim sendiri dan
masyarakat umum. Pandangan ini menyederhanakan kompleksitas Islam dan mengabaikan
keberagaman interpretasi dalam dunia Muslim.

c. Politisasi dan Bias Media:

Pemberitaan media sering membingkai isu-isu Islam dalam konteks konflik politik, seperti
menyudutkan kelompok Muslim tertentu sebagai penghalang atau aktor dalam konflik. Ini
memperkuat frame politik yang mereduksi Islam sebagai sumber konflik bukan sebagai
agama yang plural dan damai.

2. Analisis semiotik dan wacana terhadap film, iklan, dan konten populer yang berpotensi
menggeser makna Islam menjadi "identitas simbolik" semata, bukan sistem nilai.
Pergeseran Makna Islam Menjadi Identitas Simbolik

a. Islam sebagai Simbol Visual:

Dalam film, iklan, atau media populer, elemen seperti hijab, masjid, atau zikir sering
digunakan sebagai simbol ikonografis yang mudah dikenali sebagai “Islam” untuk
mengidentifikasi kelompok atau karakter secara cepat. Namun, penggunaan ini seringkali
tidak dilanjutkan dengan eksplorasi nilai-nilai spiritual dan etis Islam yang sesungguhnya,
sehingga Islam terkesan hanya sebagai atribut identitas.

b. Dakwah dan Komunikasi Islam yang Terbatas:

Dalam beberapa studi terhadap film dakwah dan konten religi, ditemukan bahwa metode
penyajian Islam kadang lebih mengandalkan simbol dan citra ketimbang argumentasi
ideologis yang mendalam. Ini mempermudah popularisasi namun mengorbankan kedalaman
pengajaran nilai agama yang sebenarnya.

c. Pengaruh Komersialisasi dan Mediasi Budaya Populer:

Representasi Islam dalam media populer seringkali disesuaikan dengan selera pasar dan
dikemas secara estetis sehingga Islam menjadi bahan konsumsi budaya yang mudah diterima,
bukan sebagai sistem nilai yang mengatur kehidupan. Ini bisa mengaburkan pemahaman
fundamental tentang Islam sebagai agama dan sistem moral.

3. Pentingnya studi media Islami dalam memahami arah penyusupan ideologi desain kultural
non-Islam.

Mengapa Studi Media Islami Penting?

a. Mengidentifikasi Penyusupan Ideologi Desain Kultural Non-Islam:

Studi media Islami membantu mengungkap bagaimana elemen budaya dan ideologi non-
Islam, seperti nilai-nilai sekuler, kapitalis, atau budaya Barat, masuk dan terkadang
mendominasi representasi Islam dalam media. Hal ini dapat menggeser sudut pandang
teologis dan normatif Islam menjadi yang lebih estetis atau komersial, tanpa mendalamkan
nilai agama sebenarnya.

b. Memahami Akulturasi dan Konflik Budaya:

Studi media Islami memfasilitasi pemahaman dinamika pertemuan Islam dengan budaya lokal
dan non-Islam yang beragam, seperti Islam Nusantara yang merupakan hasil akulturasi
budaya Islam dan tradisi lokal. Studi ini penting agar pemahaman Islam tak terdistorsi oleh
dominasi desain kultural lain yang mungkin tak selaras dengan nilai Islam asli.

c. Melindungi Autentisitas dan Sistem Nilai Islam:

Dengan mengkaji secara kritis representasi media, studi ini berfungsi sebagai alat untuk
menjaga agar Islam tidak direduksi menjadi sekadar simbol identitas atau atribut budaya yang
dipoles oleh media. Ini penting untuk menjaga agar Islam tetap dipahami sebagai sistem nilai
etis, spiritual, dan sosial yang utuh.

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

273



Wirya Fatiha Alif, Muhammad Rafli, Dhika Bintang Dwiputra
AN NAJAH (Jurnal Pendidikan Islam dan Sosial Keagamaan) Vol. 05 No.01 (Jauniari 2026)

d. Membangun Kesadaran Kritis Masyarakat Muslim:

Studi media Islami mendorong masyarakat Muslim untuk menjadi konsumen media yang
kritis dan selektif, serta mengembangkan media alternatif yang mampu menyuarakan Islam
secara autentik, inklusif, dan progresif tanpa terjebak dalam narasi ideologi non-Islam.

Integrasi Pendekatan Normatif dan Empirik dalam Studi Islam
1. Menjelaskan sinergi antara pendekatan normatif-teologis (berbasis Al-Qur'an dan Hadis)
dan empirik-sosiologis (berbasis realitas budaya).

Pendekatan normatif-teologis berfokus pada aspek doktrinal, moral, dan teologis
berdasarkan sumber utama Islam seperti Al-Qur’an dan Hadis. Pendekatan ini menelaah
ajaran, hukum, dan nilai-nilai normatif Islam yang menjadi pedoman utama kehidupan umat
Islam. Ia memberikan landasan prinsip-prinsip dan norma-norma yang ideal sesuai dengan
teks-teks suci dan tradisi ulama, berupaya menerapkan serta memformulasikan hukum dan
etika Islam dalam konteks studi keislaman.

Pendekatan empirik-sosiologis berangkat dari realitas sosial dan budaya masyarakat
sebagai objek kajian empiris. Pendekatan ini memerhatikan bagaimana budaya, norma sosial,
dan praktik kehidupan beragama tercermin dan berkembang dalam masyarakat melalui kajian
empiris menggunakan metode observasi, wawancara, dan analisis budaya. Ia melihat budaya
sebagai sistem nilai yang hidup dan berubah seiring waktu, yang memengaruhi praktik
keagamaan dan sebaliknya.

Kedua pendekatan ini muncul ketika pendekatan normatif-teologis memberikan
kerangka nilai dan norma yang ideal, sementara pendekatan empirik-sosiologis menganalisis
kenyataan empiris di masyarakat. Dengan mengintegrasikan pemahaman teologis yang
normatif dengan pengamatan sosial-budaya yang empiris, dapat diperoleh wawasan
komprehensif tentang bagaimana ajaran Islam diaplikasikan, diinterpretasikan, dan
berinteraksi dengan realitas budaya yang beragam.

2. Bagaimana peneliti Islam dapat menggunakan analisis data sosial, tren media, atau big data

untuk memahami dan merespons deislamisasi secara strategis?

a. Analisis Data Sosial: Peneliti dapat mengumpulkan dan mengolah data sosial berupa
survei, wawancara, dan observasi mengenai sikap, perilaku, dan perubahan identitas
keagamaan masyarakat yang mengalami proses deislamisasi. Data ini memberikan
gambaran empiris tentang dinamika sosial budaya yang memengaruhi nilai-nilai dan
praktik keislaman di ranah masyarakat nyata.

b. Tren Media: Dengan mengkaji konten dan pola distribusi informasi di media sosial dan
media massa, peneliti dapat mengidentifikasi propaganda deislamisasi, misinformasi, dan
pengaruh budaya populer berbasis Barat yang menggusur nilai-nilai Islam. Tren media
juga membantu menganalisis bagaimana generasi muda khususnya Generasi Z terpapar
dan bereaksi terhadap narasi-narasi yang melemahkan identitas Islam.

c. BigData dan Teknologi Digital: Penggunaan big data memungkinkan analisis skala besar
atas perilaku digital umat Islam, termasuk pola interaksi di media sosial, berita online, dan
platform digital lainnya. Melalui teknik seperti data mining dan pemodelan kecerdasan
buatan, peneliti dapat menemukan pola signifikan, mengantisipasi perkembangan isu,
serta merancang strategi komunikasi dakwah yang tepat sasaran dan efektif.

3. Menunjukkan contoh penelitian integratif, misalnya analisis konten TikTok Islami
menggunakan pendekatan dakwah bil hal dan teori media kritis.

Contoh penelitian integratif yang relevan adalah analisis konten dakwah di TikTok
menggunakan pendekatan dakwah bil hal (dakwah melalui perilaku dan contoh nyata) serta
teori media kritis. Misalnya, penelitian yang menganalisis pesan dakwah pada akun TikTok

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

274



Wirya Fatiha Alif, Muhammad Rafli, Dhika Bintang Dwiputra
AN NAJAH (Jurnal Pendidikan Islam dan Sosial Keagamaan) Vol. 05 No.01 (Jauniari 2026)

seperti @dinda_ibrahim atau akun-akun dakwah lain yang menyajikan konten singkat dengan
pesan aqidah, syariah, dan akhlak. Penelitian ini biasanya menggunakan metode kualitatif dan
analisis isi (content analysis) untuk mengidentifikasi pesan dakwah yang disampaikan serta
respons audiens terhadap konten tersebut.

Dalam konteks dakwah bil hal, konten TikTok tidak hanya menyampaikan pesan
verbal tetapi juga menampilkan perilaku, simbol, dan praktik keislaman yang dapat dilihat
dan ditiru oleh penonton, sehingga dakwah menjadi lebih hidup dan konkret. Pendekatan ini
memperkuat pengaruh dakwah dengan memanfaatkan media digital sebagai ruang interaksi
sosial.

Sementara itu, teori media kritis dapat digunakan untuk menelaah bagaimana konten
dakwah berperan sebagai alat komunikasi yang tidak hanya menyampaikan pesan agama,
tetapl juga menanggapi berbagai fenomena sosial dan budaya, termasuk tantangan
deislamisasi dan hegemoni budaya di ruang digital. Teori ini membantu mengkritisi
bagaimana konten dakwah itu dibentuk, dikonsumsi, dan direspon dalam konteks kekuasaan
media serta dampaknya terhadap pembentukan identitas keagamaan di kalangan generasi
muda.

Penelitian integratif ini biasanya melibatkan pengumpulan data berupa video,
komentar, serta interaksi pengguna di TikTok, kemudian dianalisis menggunakan kerangka
dakwah bil hal untuk aspek praktik dan komunikasi perubahan perilaku, serta kerangka media
kritis untuk aspek struktur sosial dan ideologi yang terkandung dalam konten dakwah
TikTok.

Reaktualisasi Islam Melalui Budaya Populer

Budaya pop sering kali dianggap sebagai simbol modernitas dan globalisasi, yang
terkadang bertentangan dengan nilai-nilai Islam. Namun, di sisi lain, peran umat Muslim
apalagi generasi mudanya telah menunjukkan kemampuan yang luar biasa untuk
mengintegrasikan elemen-elemen budaya pop dengan identitas keislaman mereka. Contoh
yang paling menonjol dari fenomena ini adalah tren fashion syar’i yang telah mengadopsi
simbol-simbol populer dalam desainnya, menciptakan gaya yang tidak hanya modis tetapi
juga mematuhi aturan-aturan agama.

Umat Muslim masa kini menemukan cara kreatif dan inovatif untuk menggabungkan
elemen budaya pop dengan prinsip-prinsip Islam, terutama dalam fashion. Mereka
menggunakan simbol-simbol pop yang populer, seperti motif atau warna yang terkait dengan
karakter atau merek terkenal, dalam desain pakaian yang syar’i. Ini menciptakan gaya yang
unik dan menarik yang tidak hanya mematuhi pedoman berpakaian Islam tetapi juga
memungkinkan pemakainya untuk terlibat dengan tren budaya populer (Azzahra, 2024).

KESIMPULAN

Metodologi Studi Islam memiliki peran strategis dan krusial dalam menghadapi arus
deislamisasi yang semakin menguat melalui media dan budaya populer. Deislamisasi tidak
selalu hadir dalam bentuk penolakan terbuka terhadap agama, melainkan sering terselubung
melalui normalisasi nilai-nilai sekular, relativisme moral, hedonisme, serta komodifikasi
simbol-simbol keislaman dalam konten media dan budaya populer. Fenomena ini menuntut
pendekatan keilmuan Islam yang tidak hanya normatif-dogmatis, tetapi juga kontekstual,
kritis, dan transformatif.

Melalui metodologi yang integratif seperti pendekatan normatif-teologis, historis,
sosiologis, dan kritis Studi Islam mampu membaca realitas media dan budaya populer secara
komprehensif. Metodologi ini memungkinkan umat Islam untuk memahami pesan-pesan
ideologis yang tersembunyi dalam produk budaya, sekaligus membangun kesadaran kritis
agar tidak terjebak dalam arus nilai yang bertentangan dengan prinsip-prinsip Islam. Dengan

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

275



Wirya Fatiha Alif, Muhammad Rafli, Dhika Bintang Dwiputra
AN NAJAH (Jurnal Pendidikan Islam dan Sosial Keagamaan) Vol. 05 No.01 (Jauniari 2026)

demikian, Studi Islam tidak berhenti pada tataran pemahaman teks, tetapi juga berfungsi
sebagai instrumen analisis sosial dan budaya.

Selain itu, metodologi Studi Islam berperan penting dalam merumuskan strategi
dakwah dan pendidikan Islam yang adaptif terhadap perkembangan media digital.
Pendekatan metodologis yang tepat mendorong lahirnya narasi keislaman yang moderat,
inklusif, dan relevan dengan generasi muda, tanpa kehilangan substansi ajaran Islam. Hal ini
menjadi kunci dalam menangkal proses deislamisasi yang berlangsung secara halus melalui
budaya populer yang dikonsumsi sehari-hari.

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa penguatan metodologi Studi Islam
merupakan kebutuhan mendesak dalam menghadapi tantangan deislamisasi di era media dan
budaya populer. Metodologi yang kokoh, adaptif, dan multidisipliner tidak hanya berfungsi
sebagai benteng ideologis, tetapi juga sebagai sarana konstruktif untuk menghadirkan Islam
sebagai nilai yang hidup, kontekstual, dan berdaya transformasi dalam ruang publik
kontemporer.

BIBLIOGRAPHY

Alhadi, I. A. (2023). Pendekatan psikologi dalam studi Islam. Jurnal Pengabdian Masyarakat
dan Penelitian Thawalib, 2(1), 37—46. https://doi.org/10.54150/thame.v2i1.178

Azzahra, S. (2024). Budaya Pop dan Transformasi Identitas Muslim: Pendekatan Kualitatif.
Jurnal Riset Sosial Humaniora dan Pendidikan.

El Hanif, Z. Q., Al-Kattani, A. H., Alim, A., Irfan, M. A., & Fadhlan, M. (2025). Landasan
filosofis pendidikan Islam dalam pemikiran Imam Al-Ghazali dan Ibnu Taimiyah.
Tasfiyah: Jurnal Pemikiran Islam, 9(2), 327-351.
https://doi.org/10.21111/tasfivah.v9i2.15042

Ibad, a. (2025, Maret 30). Kompasiana.com. Retrieved from Islam dan Budaya Populer: Menjaga
Identitas di Era Globalisasi:
https://www.kompasiana.com/ivad8202/67e¢8d345ed6415176851ca02/islam-dan-
budaya-populer-menjaga-identitas-di-era-globalisasi

Mastiyah, S. (2024). Pendekatan Psikologi Dalam Studi Islam. Al-Misbah (Jurnal Prodi
PGMI), 10(1 Juni), 64—80. https://doi.org/10.70688/almisbah.v10iNo.1]Juni.406

Munte, H. (2023). Kontribusi pendekatan sosiologi dalam studi Islam. Indonesian Journal
of Multidisciplinary Scientific Studies, 1(3), 39—45.

Rizki, N. J., Yurna, Y., Erviana, R., Nurafifah, S., & Babullah, R. (2023). Metodologi studi
Islam (Perspektif Arkoun dan Ibrahim M. Abu Rabi"). Jurnal Pendidikan Indonesia
(JOUPD), 1(3),

Rozali, M., & Sumanti, S. T. (2020). Metodologi studi Islam dalam perspectives
multydisiplin keilmuan. PT Rajawali Buana Pusaka.

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

276


https://doi.org/10.54150/thame.v2i1.178
https://doi.org/10.21111/tasfiyah.v9i2.15042
https://www.kompasiana.com/ivad8202/67e8d345ed6415176851ca02/islam-dan-budaya-populer-menjaga-identitas-di-era-globalisasi
https://www.kompasiana.com/ivad8202/67e8d345ed6415176851ca02/islam-dan-budaya-populer-menjaga-identitas-di-era-globalisasi
https://doi.org/10.70688/almisbah.v10iNo.1Juni.406
https://doi.org/10.70688/almisbah.v10iNo.1Juni.406

