
 
https://journal.nabest.id/index.php/annajah   
e-ISSN: 2964-965X (Media Online) | p-ISSN: 2964-9633 (Media Cetak) 
Vol. 05  No.01 (Januari 2026)  
  

 

 

Submitted: 28-11-2025 | Accepted: 03-12-2025 | Published: 01-01-2026 
 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

268 

PERAN METODOLOGI STUDI ISLAM DALAM MENGHADAPI 
DEISLAMISASI MELALUI MEDIA DAN BUDAYA POPULER 

 
 

Wirya Fatiha Alif1, Muhammad Rafli2, Dhika Bintang Dwiputra3 
1,2,3 Program Studi Pendidikan Agama Islam, Universitas Negeri Jakarta 

E-mail: wiryaalif356@gmail.com, rafliaping236@gmail.com, dhikabd@gmail.com 
 
 

ABSTRACT 
The increasingly widespread phenomenon of de-Islamization through media and popular culture poses a serious challenge 

for Muslims in the digital era. The global flow of information imbued with secular, hedonistic, and liberal values often displaces 
Islamic values from the public sphere and shapes new perceptions of superficial Islamic identity. This study aims to analyze the role 
of Islamic methodological studies in addressing this de-Islamization process, highlighting the relevance of normative-theological, 
historical, sociological, and cultural approaches in interpreting contemporary reality. Using a qualitative-descriptive method with a 
library research approach, this study examines various scientific works, Islamic communication theories, and the views of Muslim 
scholars and thinkers regarding strategies for revitalizing Islamic values in the media and popular culture. The results show that 
Islamic methodological studies have a strategic function as an epistemological framework that not only understands the text of 
revelation but also critically interprets the socio-cultural context. Through the integration of textual and contextual approaches, 
Islamic studies can produce a paradigm of cultural da'wah that is creative, ethical, and relevant to the needs of the digital generation. 
This research confirms that strengthening Islamic studies methodology is key to building critical awareness, media literacy, and 
reconstructing popular culture oriented toward the values of monotheism and the welfare of the community. 
KEY WORDS: Islamic Studies Methodology, De-Islamization, Media, Popular Culture, Cultural Da'wah. 
 

ABSTRAK 
Fenomena deislamisasi yang kian marak melalui media dan budaya populer menjadi tantangan serius 

bagi umat Islam di era digital. Arus informasi global yang sarat dengan nilai-nilai sekuler, hedonistik, dan liberal 
sering kali menggusur nilai-nilai Islam dari ruang publik serta membentuk persepsi baru tentang identitas 
keislaman yang superfisial. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis peran metodologi studi Islam dalam 
menghadapi proses deislamisasi tersebut, dengan menyoroti relevansi pendekatan normatif-teologis, historis, 
sosiologis, dan kultural dalam membaca realitas kontemporer. Menggunakan metode kualitatif-deskriptif 
dengan pendekatan studi pustaka (library research), penelitian ini menelaah berbagai karya ilmiah, teori 
komunikasi Islam, serta pandangan ulama dan pemikir Muslim mengenai strategi revitalisasi nilai Islam dalam 
media dan budaya populer. Hasil penelitian menunjukkan bahwa metodologi studi Islam memiliki fungsi 
strategis sebagai kerangka epistemologis yang tidak hanya memahami teks wahyu, tetapi juga menafsirkan 
konteks sosial budaya secara kritis. Melalui integrasi pendekatan tekstual dan kontekstual, studi Islam mampu 
melahirkan paradigma dakwah kultural yang kreatif, etis, dan relevan dengan kebutuhan generasi digital. 
Penelitian ini menegaskan bahwa penguatan metodologi studi Islam menjadi kunci dalam membangun 
kesadaran kritis, literasi media, dan rekonstruksi budaya populer yang berorientasi pada nilai-nilai tauhid dan 
kemaslahatan umat. 
KATA KUNCI: Metodologi Studi Islam, Deislamisasi, Media, Budaya Populer, Dakwah Kultural. 

 
PENDAHULUAN 

Dalam lanskap global yang ditandai oleh derasnya arus informasi, identitas keislaman 
tengah berhadapan dengan gelombang besar representasi media dan budaya populer yang 
kerap menampilkan wajah Islam secara reduktif, bahkan distorsif. Fenomena deislamisasi, 
yakni proses pengaburan nilai-nilai Islam dalam kesadaran publik, tidak lagi berlangsung 
melalui kekuatan militer atau politik, tetapi melalui mekanisme yang lebih halus: tayangan 
hiburan, narasi sinema, konten digital, dan gaya hidup viral di media sosial. Akibatnya, ajaran 
Islam yang bersifat substansial dan spiritual sering kali tergantikan oleh simbol-simbol 
identitas yang dangkal dan komersial. 
 

https://journal.nabest.id/index.php/annajah
mailto:wiryaalif356@gmail.com
mailto:rafliaping236@gmail.com
mailto:dhikabd@gmail.com


Wirya Fatiha Alif, Muhammad Rafli, Dhika Bintang Dwiputra 

 AN NAJAH (Jurnal Pendidikan Islam dan Sosial Keagamaan) Vol. 05 No.01 (Jauniari 2026)  

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

269 

Kondisi ini menuntut adanya respon ilmiah dan strategis dari para cendekiawan 
Muslim, khususnya melalui penguatan metodologi studi Islam. Selama ini, studi Islam sering 
dipersepsikan sebatas kajian normatif yang hanya berkutat pada teks dan hukum, padahal 
dalam konteks modern, studi Islam juga harus mampu membaca realitas sosial, budaya, dan 
media secara kritis. Metodologi studi Islam tidak hanya berfungsi sebagai perangkat untuk 
memahami wahyu, tetapi juga sebagai alat analisis untuk menafsirkan bagaimana nilai-nilai 
Islam dihadirkan, dinegosiasikan, bahkan dipinggirkan dalam ruang publik kontemporer. 

Media dan budaya populer memiliki daya pengaruh yang luar biasa dalam membentuk 
cara berpikir dan bertindak generasi muda. Melalui film, musik, fesyen, influencer, dan 
algoritma media sosial, nilai dan gaya hidup baru terus dikonstruksi. Jika ruang ini dibiarkan 
tanpa intervensi ilmiah dan etis, maka proses deislamisasi akan berjalan semakin sistematis: 
nilai religius diubah menjadi gaya hidup yang estetis, moralitas direduksi menjadi tren, dan 
spiritualitas dijadikan komoditas. Di sinilah urgensi metodologi studi Islam menemukan 
relevansinya—yakni untuk menghadirkan paradigma tafsir dan analisis yang mampu 
menegaskan kembali posisi Islam sebagai sumber nilai, bukan sekadar simbol budaya. 

Pendekatan metodologis yang integratif antara normatif-teologis, historis, sosiologis, 
dan kultural menjadi kebutuhan mendesak. Islam perlu dipahami tidak hanya sebagai teks 
yang sakral, tetapi juga sebagai praksis sosial yang dinamis. Dengan demikian, studi Islam 
dapat menjadi fondasi bagi pembangunan literasi media Islami, penguatan narasi dakwah 
kultural, serta pembentukan kesadaran kritis terhadap strategi deislamisasi yang terselubung 
dalam budaya populer. 

Tulisan ini bertujuan untuk menganalisis secara mendalam bagaimana metodologi 
studi Islam dapat berperan sebagai alat epistemologis dan praksis dalam menghadapi 
deislamisasi melalui media dan budaya populer. Diharapkan, penelitian ini memberikan 
kontribusi konseptual bagi pengembangan studi Islam yang relevan, kontekstual, dan 
responsif terhadap tantangan peradaban digital masa kini. 
 
METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian 
kepustakaan (library research). Pendekatan ini dipilih karena fokus kajian berada pada ranah 
konseptual dan analitis, yakni menggali peran metodologi studi Islam dalam menghadapi 
fenomena deislamisasi yang berkembang di ruang media dan budaya populer. Pendekatan 
kualitatif memungkinkan peneliti untuk memahami makna, ide, dan nilai yang terkandung 
dalam teks-teks ilmiah maupun wacana sosial-budaya secara mendalam dan interpretatif. 
 
HASIL DAN PEMBAHASAN 
Deislamisasi Sebagai Upaya Menyelaraskan Nilai-nilai Islam dengan Paradigma 
Sekuler-Modern 

Secara etimologi, istilah deislamisasi merupakan kelompok kata nomina (kata benda), 
yang berasal dari kata dasar “islam” dengan awalan “de” serta ditambahi akhiran “isasi”. Kata 
“de” artinya adalah; menghilangkan atau mengurangi. Sedangkan “islamisasi” adalah 
“pengislaman”, yaitu proses konversi masyarakat manjadi beragama Islam. 

Menurut Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), arti kata deislamisasi adalah 
penghilangan harkat Islam. Sedangkan dalam Kamus Bahasa Inggris (English Dictionary), 
deislamisasi (deIslamization) diartikan sebagai; “the process of decreasing the Islamic 
character; deconversion from Islam”. 
Deislamisasi merupakan lawan atau kebalikan dari islamisasi. Jika islamisasi diartikan sebagai 
proses penyebaran dan pengembangan agama Islam. Maka deislamisasi adalah sebaliknya, 
yaitu pengurangan nilai-nilai Islam. Dengan kata lain, deislamisasi bertujuan untuk mereduksi 
atau bahkan dekonversi dari Islam menjadi tidak Islam (murtad). 
Allah Swt berfirman dalam qs As-Shaff ayat 8 : 



Wirya Fatiha Alif, Muhammad Rafli, Dhika Bintang Dwiputra 

 AN NAJAH (Jurnal Pendidikan Islam dan Sosial Keagamaan) Vol. 05 No.01 (Jauniari 2026)  

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

270 

َ وْاَيُرِيْدُوْن  ٔـُ اهِهِمَْ َالٰلََِّنُوْرَ َلِيُطْفِ فْو 
 
الٰلََُّبِا وََْنُوْرِهَ َمُتِمَ َو 

 
ل رِهَ َو 

 
فِرُوْن ََك

ٰ
ك
ْ
َال

 
"Mereka hendak memadamkan cahaya (agama) Allah dengan mulut mereka, sedangkan Allah tetap 
menyempurnakan cahaya-Nya walaupun orang-orang kafir tidak menyukai." 

Dalam tafsir al muyassar dikatakan Orang-orang zhalim itu ingin membatalkan 
kebenaran yang dengannya Muhammad diutus, yaitu al-Quran, dengan ucapan-ucapan 
mereka yang dusta. Allah memenangkan kebenaran dengan menyempurnakan agamaNya 
sekalipun orang-orang yang mengingkari dan mendustakan membencinya (TafsirWeb, 2024). 

Berdasarkan ayat tersebut, dapat dipahami bahwa Allah SWT mengisyaratkan akan 
upaya tipu daya musuh-musuh Islam, yang berusaha keras ingin memadamkan cahaya agama 
Islam. Mereka melakukan berbagai cara, baik dengan ucapan mereka, maupun tindakan-
tindakan yang mereka lakukan, bahkan cara apa pun yang mereka yakini bisa untuk 
menghalangi dan menggagalkan dakwah agama Islam. 
gerakan deislamisasi ini sangat dinamis, bentuk dan jenisnya pun sangat beragam. Di 
Indonesia sendiri gerakan ini dapat dibagi ke dalam tiga gerakan, seperti yang dikemukakan 
oleh M. Natsir, yaitu; gerakan pemurtadan (kristenisasi), gerakan sekularisasi, dan gerakan 
nativisasi. Seperti yang disebutkan oleh M. Natsir salah satunya ada sekularisasi. 

Secara etimologi, sekularisasi berasal dari kata dasar sekular yang diambil dari bahasa 
Latin, yakni “saeculum” yang mempunyai pengertian tentang masa (waktu) atau generasi. 
Kata “saeculum” sendiri merupakan salah kata dalam bahasa Latin, yang mempunyai arti 
“dunia”. Kata lainnya yang juga mempunyai arti dunia adalah “mundus”. Jika “saeculum” 
menunjukkan makna tentang “waktu”, maka “mundus” menunjukkan makna “ruang”.  
Adapun lawan kata “saeculum” adalah “eternum” memiliki makna keabadian atau kekal, yang 
digunakan untuk menunjukkan sifat alam yang kekal abadi, yaitu alam sesudah dunia 
(akhirat). 

Secara terminologi, kata sekular atau faham sekular (sekularisme) dalam Ensiklopedi 
Britania, seperti yang dikutip oleh Yusuf Qardhawi, diterjemahkan sebagai gerakan sosial 
yang bertujuan untuk menjauhkan manusia dari orientasi agama (akhirat) dengan semata-
mata hanya berorientasi pada hal-hal keduniaan. 

Berdasarkan uraian di atas, dapat dipahami bahwa sekular itu adalah hal yang bersifat 
duniawi, yakni terdapat sekat (pemisah) antara hal-hal yang berhubungan dengan keduniaan 
dan agama (dikotomi). Masalah keduniaan dianggap sebagai masalah dunia, begitupun terkait 
masalah keagamaan (spiritualitas) tetap dianggap hanya sebagai masalah agama dan dinilai 
tidak mempunyai keterkaitan satu sama lain. Adapun proses melepaskan konteks dunia dari 
agama ini disebut dengan istilah Sekularisasi. 
 
Budaya Pop Sebagai Bentuk Modernitas 

Budaya pop telah menjadi bagian integral dari kehidupan manusia di era globalisasi. 
Hal ini mencakup film, musik, mode, media sosial, dan gaya hidup modern yang berkembang 
pesat dan memengaruhi cara berpikir serta bertindak individu, termasuk umat Islam. Dalam 
situasi ini, tantangan terbesar adalah bagaimana menjaga identitas keislaman sambil tetap 
terbuka terhadap perkembangan budaya populer. Di era globalisasi yang penuh tantangan 
ini, media sosial telah bertransformasi menjadi arena pertempuran identitas yang sengit. Arus 
informasi yang deras dan konten yang beragam, seringkali tanpa filter, berpotensi besar untuk 
menggerus nilai-nilai luhur dan jati diri umat Islam. Oleh karena itu, kita sebagai umat Islam, 
tidak bisa lagi bersikap pasif. Kita harus proaktif mengisi ruang digital dengan narasi-narasi 
positif, konten edukatif, dan inspirasi yang bersumber dari ajaran Islam. Ini bukan hanya soal 
menjaga identitas, tetapi juga tentang menyebarkan kebaikan dan menjadi agen perubahan di 
tengah arus budaya global yang semakin kompleks (Ibad, 2025). 
 



Wirya Fatiha Alif, Muhammad Rafli, Dhika Bintang Dwiputra 

 AN NAJAH (Jurnal Pendidikan Islam dan Sosial Keagamaan) Vol. 05 No.01 (Jauniari 2026)  

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

271 

Budaya pop dapat memiliki pengaruh yang signifikan dalam membentuk identitas 
generasi muda Muslim. Dengan adanya digitalisasi di era modern ini, melalui platform digital 
terutama media sosial, umat Muslim terlebih lagi pemudanya mendapatkan akses yang belum 
pernah terjadi sebelumnya ke berbagai aspek budaya pop global, yang memungkinkan mereka 
untuk mengeksplorasi dan mengintegrasikan elemen-elemen baru ke dalam identitas 
keislaman mereka. Penelitian ini mengungkapkan bahwa pemuda Muslim menggunakan 
media sosial sebagai platform untuk mengekspresikan diri dan menegosiasikan identitas 
mereka, seringkali dengan cara yang kreatif dan inovatif, sambil tetap mematuhi nilai-nilai 
Islam. Adaptasi nilai-nilai budaya pop yang sesuai dengan prinsip Islam, seperti dalam fashion 
syar’i, musik, dan konten online, menunjukkan bagaimana pemuda Muslim berusaha untuk 
tetap relevan dan terhubung dengan budaya kontemporer tanpa mengorbankan keyakinan 
agama mereka. Hal ini mencerminkan kemampuan adaptasi dan fleksibilitas dalam praktik 
keagamaan mereka, serta keinginan untuk berpartisipasi dalam dialog budaya yang lebih luas. 
Namun, penelitian juga menemukan bahwa proses negosiasi ini tidak selalu mudah dan dapat 
menimbulkan tantangan, terutama ketika berhadapan dengan tekanan untuk mengikuti tren 
yang mungkin bertentangan dengan nilai-nilai Islam (Azzahra, 2024). 

Namun, peningkatan eksposur ini juga membawa tantangan. Sementara beberapa 
pemuda Muslim menemukan cara untuk menyelaraskan nilai-nilai Islam dengan budaya pop, 
sementara yang lain mungkin merasa tertekan untuk mengikuti tren yang tidak selaras dengan 
keyakinan mereka. Pertanyaan tentang autentisitas dan komersialisasi praktik keagamaan 
muncul, memicu diskusi tentang apa artinya menjadi Muslim di era digital. Di sisi lain, ada 
kekhawatiran bahwa budaya pop dapat mengaburkan atau menggantikan tradisi lokal dan 
keunikan budaya. Oleh karena itu, penting bagi komunitas Muslim untuk menavigasi lanskap 
budaya pop dengan cara yang memperkuat identitas keislaman mereka sambil tetap terbuka 
terhadap dialog dan inovasi (Azzahra, 2024).  
 
Ugensi Metodologi Studi Islam dalam Membaca Fenomena Sosial-Budaya 

Metodologi studi Islam memiliki fungsi yang sangat penting, tidak hanya untuk 
memahami ajaran Islam secara normatif—baik dari segi teologis maupun dogmatis—tetapi 
juga sebagai kerangka ilmiah untuk menganalisis realitas sosial dan budaya yang berkembang 
di tengah masyarakat Muslim. Islam sebagai agama yang kontekstual hadir tidak di ruang 
hampa; ajaran-ajarannya selalu berinteraksi dengan berbagai konteks sosial, budaya, politik, 
dan ekonomi. Oleh karena itu, diperlukan metodologi studi Islam yang mampu membaca 
teks (nash) secara kontekstual, memahami realitas sosial umat, serta menemukan relevansi 
ajaran Islam terhadap persoalan-persoalan kontemporer. 

Selain itu, studi Islam juga berfungsi sebagai alat analisis sosial. Melalui metodologi 
yang tepat, ajaran Islam dapat dipahami bukan hanya sebagai sistem keimanan, tetapi juga 
sebagai sumber nilai dan etika sosial yang dapat digunakan untuk menganalisis berbagai 
struktur sosial seperti keadilan, kemiskinan, gender, dan kekuasaan. Dengan demikian, studi 
Islam berkembang menjadi ilmu sosial keagamaan, bukan sekadar ilmu keagamaan yang 
bersifat normatif. 

Lebih jauh, metodologi studi Islam berperan penting dalam menjembatani antara teks 
dan konteks. Pendekatan-pendekatan seperti historis, sosiologis, antropologis, dan 
hermeneutik membantu mengaitkan teks-teks keagamaan (wahyu, hadis, dan fiqh) dengan 
realitas sosial serta budaya masyarakat. Pendekatan ini mencegah lahirnya pemahaman Islam 
yang kaku, sekaligus memungkinkan penafsiran yang dinamis dan adaptif terhadap 
perubahan zaman. 

Pada akhirnya, pendekatan metodologis yang komprehensif dalam studi Islam dapat 
membangun kesadaran kritis di kalangan umat. Melalui cara pandang ini, umat didorong 
untuk berpikir reflektif, menghindari sikap fatalistik atau tekstualis sempit, serta membangun 
pemahaman Islam yang benar-benar mencerminkan nilai-nilai rahmatan lil ‘alamin. 



Wirya Fatiha Alif, Muhammad Rafli, Dhika Bintang Dwiputra 

 AN NAJAH (Jurnal Pendidikan Islam dan Sosial Keagamaan) Vol. 05 No.01 (Jauniari 2026)  

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

272 

Metodologi studi Islam, yang mencakup berbagai pendekatan seperti tafsir sosial, 
historis, fenomenologis, hermeneutik, dan semiotik, merupakan perangkat penting dalam 
memahami ajaran Islam secara lebih mendalam dan kontekstual. Setiap pendekatan memiliki 
fungsi dan kekhasan tersendiri dalam menafsirkan teks serta realitas sosial umat Islam. 
Melalui pendekatan-pendekatan ini, studi Islam tidak lagi terbatas pada aspek normatif-
doktrinal, melainkan berkembang menjadi ilmu yang dinamis dan terbuka terhadap 
perubahan sosial dan budaya. 

Pendekatan tafsir sosial, misalnya, berupaya membaca ulang teks-teks Islam dengan 
mempertimbangkan realitas sosial masyarakat. Pendekatan ini memandang bahwa Al-Qur’an 
dan hadis tidak hanya berbicara kepada masyarakat Arab abad ke-7, tetapi juga memiliki 
pesan universal yang relevan untuk masyarakat modern. Dengan demikian, tafsir sosial 
berfungsi untuk mengontekstualisasikan ajaran Islam agar mampu memberikan solusi 
terhadap berbagai persoalan kekinian seperti kemiskinan, ketidakadilan, krisis moral, dan 
degradasi lingkungan. 

Sementara itu, pendekatan historis menekankan pentingnya memahami latar 
belakang turunnya wahyu, situasi sosial politik pada masa Nabi, serta perkembangan 
pemikiran Islam sepanjang sejarah. Melalui pendekatan ini, kita dapat mengetahui bahwa 
pemahaman terhadap teks Islam selalu dipengaruhi oleh konteks sejarahnya, sehingga 
interpretasi yang dihasilkan pun bisa berbeda sesuai dengan perubahan zaman. Pendekatan 
ini membantu menghindari pemahaman yang kaku dan literal terhadap teks keagamaan. 

Pendekatan fenomenologis, di sisi lain, berfokus pada pengalaman keagamaan 
manusia secara subjektif. Pendekatan ini menyoroti bagaimana umat Islam menghayati dan 
mempraktikkan ajaran agamanya dalam kehidupan sehari-hari, serta bagaimana nilai-nilai 
Islam membentuk identitas dan perilaku sosial. Hal ini menjadikan studi Islam lebih dekat 
dengan kehidupan nyata umat, bukan hanya berhenti pada tataran konsep atau teori. 

Kemudian, pendekatan hermeneutik berperan penting dalam menafsirkan makna 
teks secara mendalam dengan mempertimbangkan hubungan antara teks, penafsir, dan 
konteks. Hermeneutika membantu menggali pesan-pesan moral dan spiritual dalam Al-
Qur’an dan hadis agar tetap relevan bagi generasi masa kini. Sedangkan pendekatan semiotik 
digunakan untuk menganalisis simbol-simbol Islam yang tersebar dalam berbagai media, baik 
berupa seni, film, literatur, maupun media sosial. Dengan pendekatan ini, simbol-simbol 
keislaman tidak hanya dipahami secara tekstual, tetapi juga dilihat sebagai representasi budaya 
dan komunikasi nilai-nilai Islam dalam masyarakat modern. 

Lebih jauh lagi, metodologi studi Islam juga dapat diterapkan untuk menafsirkan 
dinamika budaya populer dalam perspektif Islam. Budaya populer seperti musik, film, 
fashion, dan media digital sering kali menjadi arena pertemuan antara nilai-nilai global dan 
lokal, termasuk nilai-nilai keislaman. Melalui kajian yang metodologis dan ilmiah, studi Islam 
dapat mengungkap bagaimana ajaran Islam hadir, ditafsirkan, atau bahkan dinegosiasikan 
dalam budaya populer tersebut. Dengan demikian, metodologi studi Islam tidak hanya 
memperkaya pemahaman terhadap teks keagamaan, tetapi juga menjadikan Islam relevan 
dengan perkembangan zaman dan kehidupan sosial masyarakat yang terus berubah. 
 
Kritik terhadap Representasi Islam dalam Media Populer 
 
1. Islam sering direpresentasikan secara stereotipikal (ekstrem, kaku, tidak modern) di media. 
a. Stereotip Islam Ekstrem dan Kekerasan: 
Media kerap menampilkan Muslim sebagai kelompok yang konservatif, garis keras, atau 
radikal, yang terkait erat dengan terorisme dan kekerasan. Representasi semacam ini 
memperkuat narasi bahwa Islam adalah agama yang intoleran dan keras, sehingga memicu 
stigma negatif dan Islamofobia. 
 



Wirya Fatiha Alif, Muhammad Rafli, Dhika Bintang Dwiputra 

 AN NAJAH (Jurnal Pendidikan Islam dan Sosial Keagamaan) Vol. 05 No.01 (Jauniari 2026)  

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

273 

b. Islam Sebagai Agama yang Kaku dan Tidak Modern: 
Islam sering digambarkan sebagai ajaran yang tekstualis, rigid, dan tidak adaptif terhadap 
perubahan zaman. Gambarannya adalah Islam yang anti-majemuk, keras, dan tidak relevan 
dengan dunia modern, sehingga dianggap tidak “laku” di kalangan umat Muslim sendiri dan 
masyarakat umum. Pandangan ini menyederhanakan kompleksitas Islam dan mengabaikan 
keberagaman interpretasi dalam dunia Muslim. 
c. Politisasi dan Bias Media: 
Pemberitaan media sering membingkai isu-isu Islam dalam konteks konflik politik, seperti 
menyudutkan kelompok Muslim tertentu sebagai penghalang atau aktor dalam konflik. Ini 
memperkuat frame politik yang mereduksi Islam sebagai sumber konflik bukan sebagai 
agama yang plural dan damai. 
 
2. Analisis semiotik dan wacana terhadap film, iklan, dan konten populer yang berpotensi 
menggeser makna Islam menjadi "identitas simbolik" semata, bukan sistem nilai. 
Pergeseran Makna Islam Menjadi Identitas Simbolik 
a. Islam sebagai Simbol Visual:  
Dalam film, iklan, atau media populer, elemen seperti hijab, masjid, atau zikir sering 
digunakan sebagai simbol ikonografis yang mudah dikenali sebagai “Islam” untuk 
mengidentifikasi kelompok atau karakter secara cepat. Namun, penggunaan ini seringkali 
tidak dilanjutkan dengan eksplorasi nilai-nilai spiritual dan etis Islam yang sesungguhnya, 
sehingga Islam terkesan hanya sebagai atribut identitas. 
b. Dakwah dan Komunikasi Islam yang Terbatas: 
Dalam beberapa studi terhadap film dakwah dan konten religi, ditemukan bahwa metode 
penyajian Islam kadang lebih mengandalkan simbol dan citra ketimbang argumentasi 
ideologis yang mendalam. Ini mempermudah popularisasi namun mengorbankan kedalaman 
pengajaran nilai agama yang sebenarnya. 
c. Pengaruh Komersialisasi dan Mediasi Budaya Populer: 
Representasi Islam dalam media populer seringkali disesuaikan dengan selera pasar dan 
dikemas secara estetis sehingga Islam menjadi bahan konsumsi budaya yang mudah diterima, 
bukan sebagai sistem nilai yang mengatur kehidupan. Ini bisa mengaburkan pemahaman 
fundamental tentang Islam sebagai agama dan sistem moral. 
 
3. Pentingnya studi media Islami dalam memahami arah penyusupan ideologi desain kultural 
non-Islam. 
Mengapa Studi Media Islami Penting? 
a. Mengidentifikasi Penyusupan Ideologi Desain Kultural Non-Islam:  
Studi media Islami membantu mengungkap bagaimana elemen budaya dan ideologi non-
Islam, seperti nilai-nilai sekuler, kapitalis, atau budaya Barat, masuk dan terkadang 
mendominasi representasi Islam dalam media. Hal ini dapat menggeser sudut pandang 
teologis dan normatif Islam menjadi yang lebih estetis atau komersial, tanpa mendalamkan 
nilai agama sebenarnya. 
b. Memahami Akulturasi dan Konflik Budaya: 
Studi media Islami memfasilitasi pemahaman dinamika pertemuan Islam dengan budaya lokal 
dan non-Islam yang beragam, seperti Islam Nusantara yang merupakan hasil akulturasi 
budaya Islam dan tradisi lokal. Studi ini penting agar pemahaman Islam tak terdistorsi oleh 
dominasi desain kultural lain yang mungkin tak selaras dengan nilai Islam asli. 
c. Melindungi Autentisitas dan Sistem Nilai Islam: 
Dengan mengkaji secara kritis representasi media, studi ini berfungsi sebagai alat untuk 
menjaga agar Islam tidak direduksi menjadi sekadar simbol identitas atau atribut budaya yang 
dipoles oleh media. Ini penting untuk menjaga agar Islam tetap dipahami sebagai sistem nilai 
etis, spiritual, dan sosial yang utuh. 



Wirya Fatiha Alif, Muhammad Rafli, Dhika Bintang Dwiputra 

 AN NAJAH (Jurnal Pendidikan Islam dan Sosial Keagamaan) Vol. 05 No.01 (Jauniari 2026)  

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

274 

 
d.  Membangun Kesadaran Kritis Masyarakat Muslim: 
Studi media Islami mendorong masyarakat Muslim untuk menjadi konsumen media yang 
kritis dan selektif, serta mengembangkan media alternatif yang mampu menyuarakan Islam 
secara autentik, inklusif, dan progresif tanpa terjebak dalam narasi ideologi non-Islam. 
 
Integrasi Pendekatan Normatif dan Empirik dalam Studi Islam 
1. Menjelaskan sinergi antara pendekatan normatif-teologis (berbasis Al-Qur'an dan Hadis) 
dan empirik-sosiologis (berbasis realitas budaya). 

Pendekatan normatif-teologis berfokus pada aspek doktrinal, moral, dan teologis 
berdasarkan sumber utama Islam seperti Al-Qur’an dan Hadis. Pendekatan ini menelaah 
ajaran, hukum, dan nilai-nilai normatif Islam yang menjadi pedoman utama kehidupan umat 
Islam. Ia memberikan landasan prinsip-prinsip dan norma-norma yang ideal sesuai dengan 
teks-teks suci dan tradisi ulama, berupaya menerapkan serta memformulasikan hukum dan 
etika Islam dalam konteks studi keislaman. 

Pendekatan empirik-sosiologis berangkat dari realitas sosial dan budaya masyarakat 
sebagai objek kajian empiris. Pendekatan ini memerhatikan bagaimana budaya, norma sosial, 
dan praktik kehidupan beragama tercermin dan berkembang dalam masyarakat melalui kajian 
empiris menggunakan metode observasi, wawancara, dan analisis budaya. Ia melihat budaya 
sebagai sistem nilai yang hidup dan berubah seiring waktu, yang memengaruhi praktik 
keagamaan dan sebaliknya. 

Kedua pendekatan ini muncul ketika pendekatan normatif-teologis memberikan 
kerangka nilai dan norma yang ideal, sementara pendekatan empirik-sosiologis menganalisis 
kenyataan empiris di masyarakat. Dengan mengintegrasikan pemahaman teologis yang 
normatif dengan pengamatan sosial-budaya yang empiris, dapat diperoleh wawasan 
komprehensif tentang bagaimana ajaran Islam diaplikasikan, diinterpretasikan, dan 
berinteraksi dengan realitas budaya yang beragam. 
 
2. Bagaimana peneliti Islam dapat menggunakan analisis data sosial, tren media, atau big data 
untuk memahami dan merespons deislamisasi secara strategis? 
a. Analisis Data Sosial: Peneliti dapat mengumpulkan dan mengolah data sosial berupa 

survei, wawancara, dan observasi mengenai sikap, perilaku, dan perubahan identitas 
keagamaan masyarakat yang mengalami proses deislamisasi. Data ini memberikan 
gambaran empiris tentang dinamika sosial budaya yang memengaruhi nilai-nilai dan 
praktik keislaman di ranah masyarakat nyata. 

b. Tren Media: Dengan mengkaji konten dan pola distribusi informasi di media sosial dan 
media massa, peneliti dapat mengidentifikasi propaganda deislamisasi, misinformasi, dan 
pengaruh budaya populer berbasis Barat yang menggusur nilai-nilai Islam. Tren media 
juga membantu menganalisis bagaimana generasi muda khususnya Generasi Z terpapar 
dan bereaksi terhadap narasi-narasi yang melemahkan identitas Islam. 

c. Big Data dan Teknologi Digital: Penggunaan big data memungkinkan analisis skala besar 
atas perilaku digital umat Islam, termasuk pola interaksi di media sosial, berita online, dan 
platform digital lainnya. Melalui teknik seperti data mining dan pemodelan kecerdasan 
buatan, peneliti dapat menemukan pola signifikan, mengantisipasi perkembangan isu, 
serta merancang strategi komunikasi dakwah yang tepat sasaran dan efektif. 

 
3. Menunjukkan contoh penelitian integratif, misalnya analisis konten TikTok Islami 
menggunakan pendekatan dakwah bil hal dan teori media kritis. 

Contoh penelitian integratif yang relevan adalah analisis konten dakwah di TikTok 
menggunakan pendekatan dakwah bil hal (dakwah melalui perilaku dan contoh nyata) serta 
teori media kritis. Misalnya, penelitian yang menganalisis pesan dakwah pada akun TikTok 



Wirya Fatiha Alif, Muhammad Rafli, Dhika Bintang Dwiputra 

 AN NAJAH (Jurnal Pendidikan Islam dan Sosial Keagamaan) Vol. 05 No.01 (Jauniari 2026)  

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

275 

seperti @dinda_ibrahim atau akun-akun dakwah lain yang menyajikan konten singkat dengan 
pesan aqidah, syariah, dan akhlak. Penelitian ini biasanya menggunakan metode kualitatif dan 
analisis isi (content analysis) untuk mengidentifikasi pesan dakwah yang disampaikan serta 
respons audiens terhadap konten tersebut. 

Dalam konteks dakwah bil hal, konten TikTok tidak hanya menyampaikan pesan 
verbal tetapi juga menampilkan perilaku, simbol, dan praktik keislaman yang dapat dilihat 
dan ditiru oleh penonton, sehingga dakwah menjadi lebih hidup dan konkret. Pendekatan ini 
memperkuat pengaruh dakwah dengan memanfaatkan media digital sebagai ruang interaksi 
sosial. 

Sementara itu, teori media kritis dapat digunakan untuk menelaah bagaimana konten 
dakwah berperan sebagai alat komunikasi yang tidak hanya menyampaikan pesan agama, 
tetapi juga menanggapi berbagai fenomena sosial dan budaya, termasuk tantangan 
deislamisasi dan hegemoni budaya di ruang digital. Teori ini membantu mengkritisi 
bagaimana konten dakwah itu dibentuk, dikonsumsi, dan direspon dalam konteks kekuasaan 
media serta dampaknya terhadap pembentukan identitas keagamaan di kalangan generasi 
muda. 

Penelitian integratif ini biasanya melibatkan pengumpulan data berupa video, 
komentar, serta interaksi pengguna di TikTok, kemudian dianalisis menggunakan kerangka 
dakwah bil hal untuk aspek praktik dan komunikasi perubahan perilaku, serta kerangka media 
kritis untuk aspek struktur sosial dan ideologi yang terkandung dalam konten dakwah 
TikTok. 
 
Reaktualisasi Islam Melalui Budaya Populer 

Budaya pop sering kali dianggap sebagai simbol modernitas dan globalisasi, yang 
terkadang bertentangan dengan nilai-nilai Islam. Namun, di sisi lain, peran umat Muslim 
apalagi generasi mudanya telah menunjukkan kemampuan yang luar biasa untuk 
mengintegrasikan elemen-elemen budaya pop dengan identitas keislaman mereka. Contoh 
yang paling menonjol dari fenomena ini adalah tren fashion syar’i yang telah mengadopsi 
simbol-simbol populer dalam desainnya, menciptakan gaya yang tidak hanya modis tetapi 
juga mematuhi aturan-aturan agama.  

Umat Muslim masa kini menemukan cara kreatif dan inovatif untuk menggabungkan 
elemen budaya pop dengan prinsip-prinsip Islam, terutama dalam fashion. Mereka 
menggunakan simbol-simbol pop yang populer, seperti motif atau warna yang terkait dengan 
karakter atau merek terkenal, dalam desain pakaian yang syar’i. Ini menciptakan gaya yang 
unik dan menarik yang tidak hanya mematuhi pedoman berpakaian Islam tetapi juga 
memungkinkan pemakainya untuk terlibat dengan tren budaya populer (Azzahra, 2024). 
 
KESIMPULAN 

Metodologi Studi Islam memiliki peran strategis dan krusial dalam menghadapi arus 
deislamisasi yang semakin menguat melalui media dan budaya populer. Deislamisasi tidak 
selalu hadir dalam bentuk penolakan terbuka terhadap agama, melainkan sering terselubung 
melalui normalisasi nilai-nilai sekular, relativisme moral, hedonisme, serta komodifikasi 
simbol-simbol keislaman dalam konten media dan budaya populer. Fenomena ini menuntut 
pendekatan keilmuan Islam yang tidak hanya normatif-dogmatis, tetapi juga kontekstual, 
kritis, dan transformatif. 

Melalui metodologi yang integratif seperti pendekatan normatif-teologis, historis, 
sosiologis, dan kritis Studi Islam mampu membaca realitas media dan budaya populer secara 
komprehensif. Metodologi ini memungkinkan umat Islam untuk memahami pesan-pesan 
ideologis yang tersembunyi dalam produk budaya, sekaligus membangun kesadaran kritis 
agar tidak terjebak dalam arus nilai yang bertentangan dengan prinsip-prinsip Islam. Dengan 



Wirya Fatiha Alif, Muhammad Rafli, Dhika Bintang Dwiputra 

 AN NAJAH (Jurnal Pendidikan Islam dan Sosial Keagamaan) Vol. 05 No.01 (Jauniari 2026)  

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

276 

demikian, Studi Islam tidak berhenti pada tataran pemahaman teks, tetapi juga berfungsi 
sebagai instrumen analisis sosial dan budaya. 

Selain itu, metodologi Studi Islam berperan penting dalam merumuskan strategi 
dakwah dan pendidikan Islam yang adaptif terhadap perkembangan media digital. 
Pendekatan metodologis yang tepat mendorong lahirnya narasi keislaman yang moderat, 
inklusif, dan relevan dengan generasi muda, tanpa kehilangan substansi ajaran Islam. Hal ini 
menjadi kunci dalam menangkal proses deislamisasi yang berlangsung secara halus melalui 
budaya populer yang dikonsumsi sehari-hari. 

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa penguatan metodologi Studi Islam 
merupakan kebutuhan mendesak dalam menghadapi tantangan deislamisasi di era media dan 
budaya populer. Metodologi yang kokoh, adaptif, dan multidisipliner tidak hanya berfungsi 
sebagai benteng ideologis, tetapi juga sebagai sarana konstruktif untuk menghadirkan Islam 
sebagai nilai yang hidup, kontekstual, dan berdaya transformasi dalam ruang publik 
kontemporer. 
 
BIBLIOGRAPHY 
 
Alhadi, I. A. (2023). Pendekatan psikologi dalam studi Islam. Jurnal Pengabdian Masyarakat 

dan Penelitian Thawalib, 2(1), 37–46. https://doi.org/10.54150/thame.v2i1.178 
Azzahra, S. (2024). Budaya Pop dan Transformasi Identitas Muslim: Pendekatan Kualitatif. 

Jurnal Riset Sosial Humaniora dan Pendidikan. 
El Hanif, Z. Q., Al-Kattani, A. H., Alim, A., Irfan, M. A., & Fadhlan, M. (2025). Landasan 

filosofis pendidikan Islam dalam pemikiran Imam Al-Ghazali dan Ibnu Taimiyah. 
Tasfiyah: Jurnal Pemikiran Islam, 9(2), 327–351. 
https://doi.org/10.21111/tasfiyah.v9i2.15042 

Ibad, a. (2025, Maret 30). Kompasiana.com. Retrieved from Islam dan Budaya Populer: Menjaga 
Identitas di Era Globalisasi: 
https://www.kompasiana.com/ivad8202/67e8d345ed6415176851ca02/islam-dan-
budaya-populer-menjaga-identitas-di-era-globalisasi 

Mastiyah, S. (2024). Pendekatan Psikologi Dalam Studi Islam. Al-Misbah (Jurnal Prodi 
PGMI), 10(1 Juni), 64–80. https://doi.org/10.70688/almisbah.v10iNo.1Juni.406
  

Munte, H. (2023). Kontribusi pendekatan sosiologi dalam studi Islam. Indonesian Journal 
of Multidisciplinary Scientific Studies, 1(3), 39–45. 

Rizki, N. J., Yurna, Y., Erviana, R., Nurafifah, S., & Babullah, R. (2023). Metodologi studi 
Islam (Perspektif Arkoun dan Ibrahim M. Abu Rabi'). Jurnal Pendidikan Indonesia 
(JOUPI), 1(3),  

Rozali, M., & Sumanti, S. T. (2020). Metodologi studi Islam dalam perspectives 
multydisiplin keilmuan. PT Rajawali Buana Pusaka. 

 
 

https://doi.org/10.54150/thame.v2i1.178
https://doi.org/10.21111/tasfiyah.v9i2.15042
https://www.kompasiana.com/ivad8202/67e8d345ed6415176851ca02/islam-dan-budaya-populer-menjaga-identitas-di-era-globalisasi
https://www.kompasiana.com/ivad8202/67e8d345ed6415176851ca02/islam-dan-budaya-populer-menjaga-identitas-di-era-globalisasi
https://doi.org/10.70688/almisbah.v10iNo.1Juni.406
https://doi.org/10.70688/almisbah.v10iNo.1Juni.406

